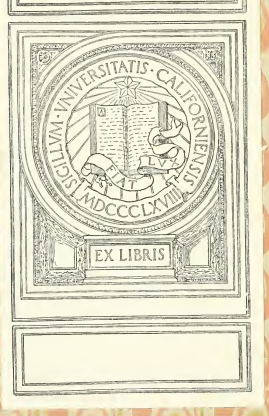
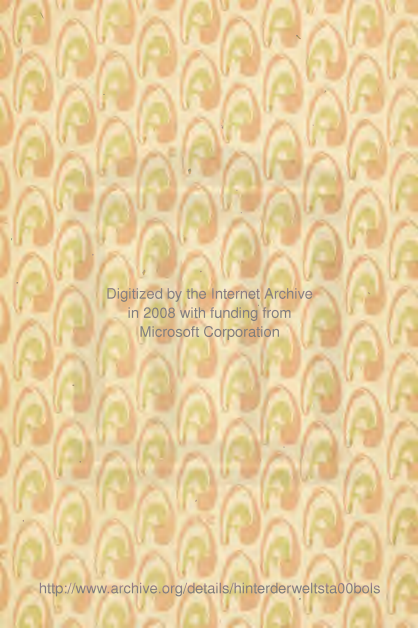
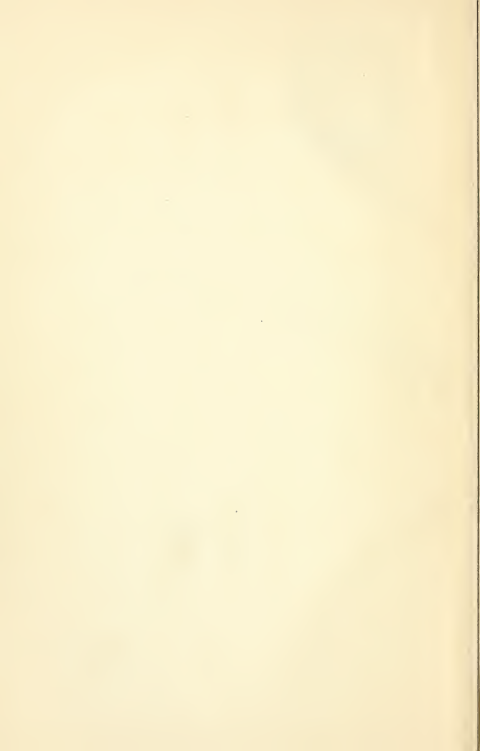




## UNIVERSITY OF CALIFORNIA AT LOS ANGELES







# Wilhelm Bölsche Hinterder Weltstadt

Sriedrichshagener Gedanken zur ästhetischen Kultur

> 4u.5 Tausend

Werlegt bei Eugen Diederichs Jena und Leipzig 1904 Meinem Freunde Paul (Kampffmeyer gewidmet

77 343 B634

#### Inhaltsverzeichnis

|                                        | Seite |
|----------------------------------------|-------|
| Dorwort                                | VI    |
| Dem neunzehnten Jahrhundert            | Í     |
| Ein Wort zu Movalis                    | 23    |
| Dom alten fontane                      | 37    |
| Heine im Abendrot seines Jahrhunderts  | 50    |
| Die Gebrüder Hart                      | 69    |
| Altes und neues über Gerhart Hauptmann | 88    |
| Un der Mumie von Georg Ebers           | 114   |
| Herman Grimm und die Errettung Homers  |       |
| vor den Schulmeistern                  | 127   |
| März-Träumerei                         | [72   |
| Kunst und Matur                        | [78   |
| Die Ebner - Eschenbach                 | 189   |
| freie Universitäten                    | 210   |
| fechner                                | 259   |
|                                        |       |

#### Vorwort

3d machte auf, ein Sturm ging falt, Da war ich wie die Welt fo alt.



MMMMP JESER Vers aus Kirchbachs schönem Märchen von den "Cetzten Menschen" hat sich mir heute im Kopfe festgesett. Wir uralten Menschen auf diesem uralten Planeten! Biebt es etwas rührenderes, als das faltige Greisenantlitz, mit dem die kleinen Kinder schon zur

Dann ein paar Jahre Blätte, Vergessen, Welt fommen? Küsse und Dummheiten. Und plötzlich wacht man auf und hat den ganzen schwarzen Riesenschweif wieder hinter sich, der durch die Nonen schattet bis zum Nebelfleck. "Wie die Welt so alt."

In solcher Stimmung erscheinen einem kleine Epochen des eigenen Lebens selber von förmlich geologischer Dicke. Ich habe vor dieses Buch, das viel Persönliches enthält, ein Cokalwort gesetzt: friedrichsbagen. für mich knüpft sich an den Mamen so etwas von einer eigenen geologischen Epoche.

Es werden in diesem Sommer genan dreizehn Jahre, daß meinem Freunde Bruno Wille und mir die Großstadt in einer Weise zum Halse herauszuhängen anfing, daß wir es wirklich nicht mehr länger aushalten konnten. Wir beide wohnten damals, in geistiger Gewissensehe miteinander verheiratet, in der Jüdenstraße, - in einem Hause, das vorne einen Käseladen und im Hinterslügel einen Tederhandel hatte; ein dritter Ort erzeugte im Hofe Winters einen Gletscher; daran, daß er taute, merkte man, daß es in der Welt frühling geworden. Das Glockenspiel in der Parochialkirche sang uns zwar die rührendsten Weisen, wenn wir nach Großstadtbrauch um fünf Uhr morgens aus dem Nachtkaffee heimkamen, aber auf die Dauer war der Zustand doch auch damit allein nicht haltbar. Wir verdienten zwar beide damals wenigstens annähernd so viel, um den substantiellen Hunger stillen zu können, aber es entwickelte sich plötzlich in

Dorwort VII

beiden ein ganz neuer und zwar schlechterdings unstillbarer Heißhunger, — nämlich nach einer nicht gekochten, sondern in natura blühenden Kartoffel, nach der dürrsten Heidekieser, sintemalen solche immer noch hübscher ist als die Caternenpfähle der Friedrichstraße, und nach einem unverfälschten Riß Himmelsblau ohne Telegraphendrähte und Schlotruß.

Nun hauste damals tief in der östlichen Kiefernheide, eine Bahnstunde von Berlin, ein lieber freund mit dem annoch gänzlich indisserenten Namen Gerhart Hauptmann. Hinter seiner Wohnung dehnte sich der Wald, ab und zu durchbrochen vom blanken weißen Spiegel eines slachen Schilfsees, zu dem der Ufersand gelb wie Dukatengold niederguoll und aus dessen Moorboden die Anderstange das Sumpfgas wie Selterswasserperlen stieß. Wachholder und Heidelbeeren und dürres Farnkraut. Libellen und Schmetterlinge. Ein Spechtruf und zwei sich jagende Eichkähchen. Das war nun keine berauschende Landschaft, die man sehen mußte, ehe man starb. Über immer doch eine Landschaft.

Und als wir ein paarmal drauken gewesen waren. faßte uns jener Hunger so übergewaltig, daß wir eines Cages gar nicht mehr zurückfamen, sondern uns eine Station näher ansiedelten, die aber auch noch im Walde lag: in friedrichshagen. friedrichshagen, so lernen die kleinen Kinder hier in der Schule, ist gegründet vom alten frit; es heißt deshalb friedrichshagen, hat eine friedrichstraße und ein Denkmal vom alten frit. Zweck der Gründung war Seidenfultur, die aber nicht reufsierte, ich weiß nicht, wer daran schuld hatte, der alte frit oder die Seidenraupen. Jedenfalls stehen heute noch ein paar uralte ehrwürdige Maulbeerbäume an der Hauptstraße, die dem Orte beinah etwas fremdartig-erotisches verleihen könnten. Als ich hierher kam, gab es auch noch ein paar grüne Moosdächer mehr und eine Kuhherde, die alltäglich durch die Straken 30a. Darüber ist nun heute die allenthalben fortschreitende Weltkultur zur

VIII Dorwort

Tagesordnung übergegangen. In Summa ist es aber auch jeht noch ein guter Ort mit einem wirklich wundervollen blauen See, hinter dem sogar eine kleine Hügelwelle ragt, von der ganz mit Unrecht behanptet worden ist, daß sie von diluvialen Manlwürsen aufgeworsen worden sei, und die vielmehr eine alte Sanddüne zwischen zwei Spreearmen ist, von der man eine wirklich ernsthaft großartige Aussicht genießt.

Im Kieferndust der endlosen einsamen Wälder, die man von da oben bis zum Horizont fluten sieht wie einen blaugrünen Wollteppich, habe ich mir dann langsam in langen Jahren die schwarze Brühe der Großstadt geistig und körperlich wieder heruntergewaschen, Käfer sammelnd und auf eutlegenen Waldpfaden zwischen rotem Schlagholz und dicken weißen Pilzen philosophische und ästhetische Gespräche führend mit dem einen oder anderen lieben Genossen. Und allmählich wurde aus dem allgemeinen unbestimmten Hunger eine friedliche Sättigung und dann, wie es braven Deutschen geziemt, zum Schluß eine Theorie.

Wie Zwiebelhäute fielen die unterschiedlichen nerpösen Weisheiten und exaltierten Weltauffassungen der Großstadt von mir ab und an ihre Stelle trat mit der derberen Schicht Bauernholz, die sich allmählich dafür ansetzte, ein vollständig verändertes Denken und fühlen. Don dieser Rekreation aus bin ich heute nicht nur der Weltstadt entfremdet, sondern ich meine auch, daß sie ein wahrer Kraken ist, der an unserem geistigen Leben saugt. Je höber die Etagen unter den Rauchhimmel steigen, desto flacher wird die Gemütsbildung und desto mehr keucht jede Beistesäußerung vom Treppensteigen. Der Sinn geht verloren für die feinen Werte in Natur und Kunst, also gerade für das, worin die Entwickelung ansteigt, die niemals in Springbrunnen aufplatscht, sondern immer nur in den feinsten haarröhrchen der Weltphysit sich ihren Weg sucht. Larida, - der einzelne kann's nicht bessern und es bleibt ihm nichts übrig als zu flüchten, glücklich,

Dorwort

wem's dauernd gelingt. Ich persönlich habe die Weltstadt hinter mir und kann ihren Rauch jeht ganz behaglich am roten Westhorizont sich gelegentlich wie gespenstische Krallen ausstrecken sehen ohne Odysseus. Sehnsucht und ohne Ungst, daß diese schwarze Kahe mich noch einmal frist.

Inzwischen hat das liebe friedrichshagen selber aber für die Aufatmungsversuche einiger verwandt gestimmten Seelen mit mehreren Dünger-Moten der neuesten Litteraturgeschichten buken mussen. Jener stille Hanptmann hatte von Erfner aus das gange Cheater Berlins auf den Kopf gestellt. In die "Freie Bühne" auf den Brettern schlok sich die "freie Bühne" auf dem Papier, die Zeitschrift, - und der Jufall wollte, daß gerade ich hier draußen die Redaktionsregie für einige freud, und leidvolle Jahre in die Band bekam. Es war ein seltsames Pflänzchen, diese "freie Bühne", recht ist sie nie aus der Zwitterei zwischen luftjappender Großstadt und gesundem fünstlerischen Kiefernatem herausgekommen. Sie ging schlecht und hatte dabei doch einen beträchtlichen Ceserfreis. Mindestens muß ich rudblidend sagen, daß ein wirklich famoser Kreis vernünftiger Menschen sich für die Mitarbeiterschaft interessierte. denen kam denn nun auch der Reihe nach dieser und jener persönlich heraus, ja einige schlugen kürzer oder länger selber ihr Quartier in friedrichshagen auf. Es waren aber nur wenig echte Kiefernsucher dabei, die meisten schluckte der Rauchhorizont rasch wieder hinab. Immerhin gab es lustige Zeit, mit Tragit, wie jede, mit unglaublich viel Kächerlichfeit, aber doch auch mit autem Hochaeist.

Die große soziale Wolke der Stadt warf ihren roten Schein ab und zu herüber zu der kleinen Klippe im Kiefernmeer, wo allerlei heiteres und groteskes Poetenvolk wie die Nize aus der Ciefe kroch, um sich einen Augenblick harmlos zu sonnen und zu necken. Wohlmeinende Verliner Kritiker, die gegen die Kunstrichtung der ersten Hauptmann-Zeit ankämpsten,

X Dorwort

glaubten gelegentlich ihrem Zorn kein befferes Ziel geben zu können als das unschuldige Cokalwörtlein "friedrichshagen", - wie mir denn auch das nette Wort "Berliner Vorort-Realismus" als eine besonders gute Erfindung in der Erinnerung geblieben ist. Woraus aber nachher wieder bei Unbeteiliaten die putige Legende entstanden ist von einer geschlossenen naturalistischen Dichterschule, die, mit Gerhart Hauptmann an der Spitze, eines Tages in corpore nach friedrichshagen übergesiedelt sei. In Wahrheit eine engere freundschaftliche Gemeinschaft haben in jener lebhaftesten Zeit nur Bruno Wille, die Gebrüder Hart und ich (alle fest im Ort ansässig) gebildet. Auch was von allerlei extravagantem Bohemien., Hungerleider: und Cumpentum nachmals berichtet worden, kann ich leider nicht so recht bestätigen. Krause Dinge mit ihrer individuellen Tragik durchgreifen überall das Ceben. Jum Champagnertrinken langten die Naturalistenmittel damals auch nicht. Aber die Bohemienzeit aus dem Ceben etwa der Harts, aus der ich selber in diesem Bande noch ein Stücklein erzähle, lag lange vor dieser Zeit und also auch vor friedrichshagen. Wenn ich mich recht genau auf die ganze Epoche besinne, so ist mir, als schwebe darüber viel eher etwas von epikureischer Blume, die sich leise dem Kiefernhauche und Seeatem mischt . . . .

Doch wie das immerhin gewesen sei: eines Tages löste sich dieser bunte Reigen von selber wieder auf, es vereitelte seine Dauer, wie es im "Urdinghello" so gut heißt, "nach seligem Zeitraum das unerbittliche Schicksal". Oder, mit etwas weniger Pathos: jeder der alten Bande ging auf neue, eigene Entwickelungen ein, und wer uns liebes Menschenvolkkennt, der weiß, daß das wieder heißt: jeder verkeherte, versluchte, bis und kratzte den anderen, zieh ihn des Zurückbleibens oder des voreiligen Ikarusstatterns — bis sich anderswo neue Bande der Interessen knüpften, die mit dem alten Dasein schließlich kein Stosswechselpartikelchen mehr ges

Dorwort XI

meinsam hatten. Juleht ist auch der engste Kreis diesem Serbröckelungsprozesse logisch unterlegen, und heute sind bloß Wille und ich allein noch vom Stamm seste friedrichshagener, die ersten wieder von einst und auch die letzten. Das deutet auf eine Kreisbahn, die sich erfüllt hat mit all ihren Seitenarabesken.

Wenn ich also heute dieses Büchlein friedrichshagener Bedanken nenne, so geschieht es eigentlich doch nicht um all dieser bunten Swischendinge willen, sondern aus dem oben bezeichneten eigensten Innenerlebnis, das sich mir an den Schritt von der Weltstadt zur Kiefernheide knüpft. 3ch fühle beute so gut wie nichts in mir von allerhand zu witternden Kolleftipeindrücken einer Schule, einer Genossenschaft, einer ästhetischen oder philosophischen Partei. Aber jenen alten Begensatz empfinde ich stärker als je: des nervosen Denkens und Weltanschauens der Großstadt und der stillen Einkehr da draufen, am Schilfufer eines überglänzten Sees, wo die Seele langsam in ihre Stimmungen, ihre Entwickelungen steigt wie das Cebenswasser in die feinsten Haarröhrchen des Mooses, Was ich in diesem Bande biete, sind sämtlich Wegzeichen und Gedenkblätter der vollkommensten Einsamkeit aus den letten Jahren, da all der laute Rausch der friedrichs= bagener Hochtage längst zerstoben war. Das Meiste ist diesmal mit fleiß einmal nicht naturwissenschaftlich, sondern litterarisch gestimmt, und ich denke mir, daß das Wort "Üsthetische Kultur" einen Merv trifft, der überall durchzittert.

Gerade das ist es, was die Großstadt mit all ihrer Kunst tot tritt wie einen armen Käfer. Und ohne das doch all unsere Weisheit bis zu den fernsten Sternen der Naturwissenschaft banale Nichtigkeit wird, — ohne das unser Leben verödet bis zum Selbstmord.

Wenn ich manchmal gen Westen abends in das fahle Rauchrot sehe, so ist mir, als wanke dieses ungeheuere Tier schon, bereit, sich als Sphing vor der Oedipusantwort in den Abgrund zu stürzen. Warum lebe, dampse, qualme, dröhne,

XII Dormort

schwitze, arbeite ich bis zur Todesmattigkeit überhaupt? lautet die Frage. Um einen Sinn! die Antwort. Ich habe keinen Sinn, sagt das Ungetüm und fällt in den Abgrund. Kunst ist ein solcher Sinn, — ästhetische Kultur. Aber diese Kunst muß Weltkunst werden, — Weltkunstanschauung. Das wird den Philosophen einen mit dem Ethiker und dem Natursorscher, — und alle drei mit dem Künstler. Aber im Nachtkaffee der Großstadt wird das nicht erredet werden.

Das Jahrhundert, in das wir uns jetzt einschiffen, wird sehr wahrscheinlich ungeheuere Krisen, furchtbare Stürme brauchen, um sich wirklich im ganzen zu solchen Dingen zu erheben. Dielleicht bricht die Dest los und lehrt uns, daß die Naturforschung noch nicht allmächtig ist. Dielleicht schlägt die entsetzliche Revolte der Hungernden uns die ganze Kunst in Stücke, weil der Marmorleib der Venus von Milo kein Brot ist — und es kommt dann aus dem noch Tieferen der Menschbeitsseele der inbrünstige Unsturm dieser vergewaltigten Kunst als neue Brotfrage höherer Urt endlich erst recht in ganzer Wucht hervor. Wie das auch werde, — der einzelne soll sagen, was er denkt, jetzt schon. Die apokalyptischen Reiter werden für ihr Teil reiten, mit ihrer Wucht des Naturgesetzes, wenn die Stunde sich erfüllt. Dielleicht wird die Weltstadt wirklich dabei wieder endgültig verschwinden, vom Schicksal zertreten wie ein kolossaler Bovist. Wenn es so recht rabenflügelig schwarz im Westen über meinen Wäldern qualmt, meine ich oft seinen faulen Schwaden schon abdampfen zu sehen. Dielleicht muß aber vorher auch der lette ästhetisch fühlende Großstadtmensch noch waldeinwärts gezogen sein, - wie der Dulder Odysseus, den Poseidons fluch erst ließ, als er ins Binnenland wandernd einen Ort fand, wo man das Ruder auf seiner Schulter für eine Worfschaufel hielt.

Wilhelm Bölsche



### Dem neunzehnten Jahrhundert

Es fprach der Friedestifter, den du weißt, In einer solchen wilden Racht wie hent: "Körst, Rifodeme, du den Schöpfergeist, Der mächtig weht und seine Welt ernent?" Conrad Ferdinand Meyer



327 paar schwarze, struppige Wachholderbüsche, mit langen Schneebärten wie uralte schlaue schweigende Zwerge. Wilde verwunschene Kiefern, die Wurzeln hoch aus dem losen Sandsturz des Ufers herausgekringelt als rote Polypenarme, zwischen denen der weiße See

schimmert. Eine Halbmeilensläche glattes Eis, Ieer, einsam. Die kleine blendend weiße Kügelwelle drüben legt sich scharf vor den granen Nauch langsam steigender Schnees wolken. Nechts gegen Westen schwimmt noch ein loses, blutsrotes kederchen der Abendsonne darin, ohne Umriß, auf dem Punkt, unter einer dichteren Wolkenwelle zu verschwinden.

In den krystallgrünen Eisklauen, die die große Frostdecke dicht vor mir hart und trocken ans gelbe Sanduser
vorschiebt, ein geheimnisvolles Knistern. Ein Klingen und
Singen in die Tiefe hinab. Wie ein winziger Schneeball
fegt weit da dranßen ein lose bewegtes weißes flöcken
über das reglose große Weiß: ein Segelschlitten, den der
Wind sausen läßt. Sein Kollern dröhnt nicht bis hier zu
mir herüber. Aur das erschütterte Eis singt noch leise mit.

Jahrhundertwende!

Ich bin seit zehn Jahren jeht hier am Ort, das letzte Jahrzehnt des scheidenden Jahrhunderts. Manches hat sich in der Zeit gewandelt am See. Die roten Verliner Wasserwerfe dort mit ihren häßlichen Schornsteinen haben ein Stück Wald fortgefressen und sich an seine Stelle gepflanzt. Unch im Leben des Sees selbst ist mehreres rätselhaft verändert. Dieses User hier fängt an zu versanden, jedes Jahr wächst der Schilffranz ein Stück weiter. Die schenen Haubentaucher, die streng auf ein Versteck halten, siedeln sich schon darin an.

Noch ein, zwei Jahrzehnte weiter zurück und da drüben auf der alten Sanddüne der Müggelberge ragten am Kamm statt der langen trockenen Kiefern ehrwürdige grüne Eichen, von unzähligen Spechten bewohnt und durchlöchert. Der alte kontane in seinen märkischen Wanderungen hat sie noch so beschrieben. Heute stecken nur noch ein paar riesige worsche Wurzelstubben im Sand, den Käfersammlern vertraut. Ich besuche die Stätte nie ohne ein Gefühl, daß das sehr lange her ist. Und doch ist es noch nicht ein Drittel des Jahrhunderts, dessen rotes Lichtssechen dort im Schneegrau ertrinkt.

Alber dicht vor mir jett hat sich der harte grüne Eisrand über dem Usersand etwas emporgestaut, etwas gewölbt wie ein kleines Gletscherthor. In der trockenen Nische liegen bunte Steine, die der See, als er noch Wellen hierher schlug, ausgespieen. Ein rotes Granitstück aus Schweden. Ein muschelig ausgebrochener Brocken seuerstein, vielleicht aus der Kreide von Moen oder Rügen. Die Eiszeit hat sie hier in den märkischen Sand gebracht. Eisgletscher haben sie über die heutige Ostsee hinweg von ihrer keimat bis in den Müggelsee verfrachtet.

Wann das war!

Die Erde steht schief auf ihrer Sonnenbahn. Sommer und Winter weist ihre Uchse nördlich auf den Polarstern. Uber dieser Himmelszeiger unterliegt in gewissen Zeiträumen Die Eiszeit 3

Deränderungen, Großen Zeiträumen. Die Achse schiebt sich anders, deutet allmählich auf einen anderen himmelspunkt. Nach Jahrtausenden, vielen Jahrtausenden wird nicht der fleine Stern des Bären mehr Polarstern sein, sondern die berrliche Wega. Ein großer Cyflus läuft hier ab. Mehr als zwanzigtausend Jahre umfaßt er im Ganzen, dann deutet die Polarachse der Kugel wieder auf denselben Punkt. Un dieser schiefen Uchsenstellung überhaupt hängen aber Sommer und Winter. Jene Wandlungen betreffen sie durch bestimmte Beziehungen mit. Die Eiszeit war eine Epoche stärkerer Winter. fünf Grad Kälte mehr genügten, um die Bletscher Schwedens in die Mark zu treiben. Aber jene Achsenänderungen allein reichen nicht aus, diese fünf Grade zu erklären. Es ist noch eine periodische Wandlung der Erdbahn um die Sonne, eine zeitweise riesige Streckung der Ellipse, die diese Bahn bildet, nötig. Die Erdhälfte, die bei solchem Maximum der Streckung mit ihrem Winter aerade in die Sonnenferne kam, geriet in eine Eiszeit. Dielleicht wenigstens war so der Grund unserer Eiszeit. Der Cyflus, der aber bier in Betracht fommt, rechnet schon mit mehreren Bunderttausenden von Jahren. Auf einem Gipfel dieser Periode sind dann die einigen zwanzigtausend jener anderen nur ein Intermezzo darin, das halb der Nordfugel, halb der Südfugel eine Eiszeit verheißt.

Das sind Tiffern, wie sie das neunzehnte Jahrhundert uns geboten hat.

Don den Tagen an, da in den Euphratniederungen das ersonnen wurde, was uns nach langer Wanderschaft als sogenannte Mosaische Schöpfungslegende übriggeblieben ist, bis auf den Sylvesterpunsch, bei dem Goethe und Schiller ihr neues Jahrhundert einleiteten, wußte man nichts von einer solchen Eiszeit, nichts von solchen Siffern. Jeht gehen wir aus dem neunzehnten Jahrhundert heraus mit der Empsindung, das diese Tiffern relativ ganz kleine sind.

Die Eiszeit steht am Ende der großen Epochen der Erdgeschichte, die wir unterscheiden. Diese Erdepochen zählen nach Millionen von Jahren.

Die Gletscher der Eiszeit haben wenige Meilen von hier auf dem Muschelkalkselsen von Rüdersdorf noch sichtbare Schliffe und Schrammen hinterlassen. Dieser Kalksels selber war also damals schon da. Er verdankt seine Herkunst uraltem kalkhaltigem Meeresschlamm. Daß dieser Schlamm sich ablagern konnte, dazu bedurkte es ungeheurer Zeiten. Dann mußte die Erdrinde sich falten, hier sich heben oder in Klötzen stehen bleiben und dort einsinken, damit der erhärtete Meeresschlamm hoch ins Candgebiet hinauskam.

Das Seeufer hier vor dem Kiefernwald versandet. In Jahrzehnten wird das eben sichtbar. Wie viel Zeit sollen wir in Gedanken dafür ansetzen, daß solche Sandanhäufungen Sandsteinlager wie die Bergwürfel der Sächsischen Schweiz bervorbringen konnten? Sagen wir, die Erdgeschichte nur bis zum Unfang des organischen Cebens hinab soll hundert Millionen Jahre umfassen. Dagegen verschwindet der ganze Zeitraum seit der Eiszeit zu einer Bagatelle. Setzen wir mit Heinrich Schmidt in Jena jene hundert Millionen einem Tage von 24 Stunden gleich, so kämen auf diese Zeitspanne nur zwei Minuten. Und die sechstausend Jahre der engeren Kulturgeschichte, die früher gern als "Alter der Welt" galten, umfaßten nur mehr die letten fünf Sekunden dieses Erdentages. Erst jenseits dieses Hundertmillionen- Tages aber beainnen die Millionen der Ur-Erde, die unabsehbaren Zeiten der Bildung des Planetensystems, der Ausgestaltung unserer ganzen Milchstraßeninsel . . . . .

Erscheint es nicht wie eine Thorheit, heute noch den Wechsel eines Jahrhunderts wie eine seltsame Sache zu seiern? Und doch sind wir alle dazu aufgelegter als je. Nie hat die Menschheit noch am Ende eines Jahrhunderts gestanden so ganz durchdrungen von dem Gefühl: was war

das für ein Ding, dieses eine einzige Jahrhundert, was für ein Wert ohne Gleichen, was für ein unerschöpflicher Reichtum; wie endlos lang war es im Sinne eines Weges, der uns auf Schritt und Tritt, in jeder Sekunde, ganze Welten enthüllt. Ein Weltalter, kein Jahrhundert!

Ils das vorige Jahrhundert noch in letzter Stunde mit so furchtbaren Katastrophen sosdonnerte, da war es wohl manchem so, als lebe er in wenigen Tagen eine ganz neue Epoche durch, während vorher über Säkula hinweg alles ohne grelle Einschnitte in einem stillen Spiegel ausgebreitet schien. Im neunzehnten Jahrhundert haben sich die Generationen daran gewöhnt, daß diese Tage des galoppierenden Tempos die Regel seien. Jede Stunde rollten Dinge in den Staub, die unsere Uhnen für den felsen gehalten, auf dem sie ihr Teben ausbauten. Und morgen brach unter dem Trümmerseld des kelsens von gestern schon wieder eine noch tiesere Schicht ein. Die Erde bebte und wir fanden es allmählich so selbstverständlich wie die Südamerikaner gewisser Gegenden das permanente wirkliche Erdbeben.

Immer aber, und das ist sehr charakteristisch, wenn wir an diesen Eisschritt und diesen Reichtum, der damit eingeholt wird, denken, schiebt sich im Stillen ein Bild für alle unter, eine Linie, eine Diagonale dieses Jahrhunderts.

Wir denken an den unaufhaltsamen Sturm seiner tedpnischen Entdeckungen zuerst.

Undere Jahrhunderte haben wilderen Kriegssturm gehabt als dieses, surchtbarere religiöse Kämpse, ein beängstigenderes Auseinanderprassen von Völkerkolossen, deren Basis sich verschob. Das Geräusch des neunzehnten Jahrhunderts, das wir zuerst hören, wenn wir uns seelisch darauf konzentrieren, ist kein Schlachtendonner und kein feldgeschrei irgend welcher weltsichen oder geistlichen Art: es ist das Donnern eines Eisenbahnzuges, der das Granitmasse eines Schneegebirges im Tunnel durchquert, das Pseisen von Dampsmaschinen,

das Singen des Windes in Telegraphendrähten und der sonderbare heusende Caut, mit dem der elektrische Straßenbahnwagen an seiner Leitung hängend daherkommt.

Immer, wenn wir etwa das achtzehnte Jahrhundert mit diesem vergleichen, etwa die Jugendzeit und erste Blütezeit Goethe's mit dem Ausgang, an dem wir stehen: der Unterschied, der fortschritt der Ideen, der inneren Menschheitszerlebnisse, tritt zurück gegen äußerliche technische Thatsachen: daß Goethe und seine Leute noch mit einer Laterne sich nach Hause leuchten lassen mußten, daß zwischen Weimar und frankfurt die Post statt des DeJuges ging, daß es keine Photographie des alten Herrn Rat in Frankfurt gab und daß die Nachrichten von den Siegen Friedrichs oder dem Sturm auf die Bastille nicht auf dem Telegraphen bis in jedes Dorf sausten.

für einen Siegeslauf der Technik, wie wir ihn erlebt haben, ist in der That ein Jahrhundert eine schier endlose Spanne Zeit, es ist wirklich ein Weltalter, in dem die Welt sich umschafft, sich neu erschafft. Alles Vergangene und wären es hundert und hundert Millionen, erscheint dagegen wie die naiven sieben Tage, da der Schöpfer in den Rohstoff greift und die Bühne hinstellt. Gespielt, meint man, ist auf der Bühne in Wahrheit erst in diesen letzten hundert Jahren worden. Und da wog jede Sekunde jene sieben Tage an Inhalt auf.

Es steckt hier ein uralter Zauber, der aller menschlichen Technik innewohnt, solange sie existiert.

Das Wesen der menschlichen Technik vom Tage an, da sie auf der Erde zu schaffen begann, beruhte in Verkürzung der Arbeitszeit für gewisse Leistungen. Jedes Werkzeug, jede Maschine, jede rationelle Beherrschung irgend einer Naturkraft, eines Naturgesetzs bedeutete einen fortschritt im Sinne dieser Zeitersparnis zur trotzem erreichten Arbeit.

So muß ein Jahrhundert, in dem gerade die Technik

unerhört sich erweiterte, geradezu endlos erscheinen, weil es unausgesetzt Zeit gewinnt, immer mehr in immer fürzerer Zeitspanne erledigt, — weil es gleichsam sich selber sort und sort in immer winzigere Stationen auflöst, deren jede doch die Arbeitswucht zeigt, die unvergleichlich viel größeren Zeitteilen nur als Summe zukam.

Wie gesagt, die Anfänge dieses Prozesses sind uralt. Sie stammen aus der Zeit, da der primitive prähistorische Mensch überhaupt zuerst Werkzeuge erfand. Es war ein Zeitverkürzer in erster Linie, dieses erste Werkzeug.

Jahrmillionen hatte die Matur mit ihren Anpassungsund Unslesegeschen gebraucht, um gewisse Schutdinge im Cebensfampfe ihren Wesen auf den Ceib zu flicken: dem Cowen seine Krallen, dem Gürteltier seinen steinharten Panger, dem Adler sein Auge und dem Titteraal sein elektrisches Derteidigungsorgan. Da gerät der Mensch mit Hilfe von Hirn und Hand (zwei Dingen, die er als solche schon vom Affen geerbt hatte) auf die änkere Projektion solcher Schutzmittel ins Werkzeug. Er schlägt sich ein Fenersteinbeil zurecht und überbietet auch ohne angewachsene Krallen damit den Löwen. Er fertigt sich einen fünstlichen Schild und ersetzt sich so den Panzer des Gürteltieres. Beides wohl verstanden mit dem unendlichen Vorteil, daß er die Sachen nicht mehr immer am Ceibe mit sich herumzuschleppen braucht, wie Cowe und Gürteltiere. Er bangt den Schild an die Wand, legt die Art beiseite und hat die Bände frei für anderes. Erst wenn er die anderen Dinge braucht, wird er sie wieder holen. sozialer Benossenschaft mögen auch zweite, dritte, der ganze Stamm sich ihrer solange bedienen. So wird Arbeit frei und so kommt zugleich eine ganz neue Ausbildung der Zeit zustande.

Aber auch das Tempo dieser Werkzeug-Erfindungen selbst, aus dem blinden Aaturzüchten der Anpassung heraus versleat ins menschliche Denken, geht unvergleichlich viel rascher

vom fleck als alle jene Bildungen von köwenkrallen und Gürteltierpanzern.

Rechnen wir seit der Eiszeit, die der Mensch schon erlebte, bis heute wirklich noch anderthalbhunderttausend Jahre: was ist das gegen jene voraufgehenden hunderte von Jahrmillionen — und doch welche Ceistung darin! Die große Naturanpassung "Mensch" macht thatsächlich in ihrer Werkzeugtechnik das ganze noch einmal und besser, was die organische Natur in diesen Millionen geleistet. Das kletternde Baumtier, das als einzige äußerliche brauchbare Unpassung seines Ceibes die Hand mitbrachte, segelt über die Ozeane trot dem Walfisch, durchdringt die Cüfte mit dem Ballon trot Dogel und fledermaus, gräbt Bergwerke und Tunnels, die kein Maulwurf sich träumte, erhellt seine Stadt mit elektrischem Licht unendlich viel besser als alle Ceuchtkäfer und leuchtenden Tiefseesische. Und mit dem Organ, das der Zitteraal von Venezuela in seinen Tümpeln zu schwachen Schlägen verwertet, treibt er als Werkzeug in Gestalt des elektrischen Telegraphenkabels seine Ideen, die Ideen Platons, Galileis, Newtons und Darwins durch die schwarzen, kalten vom ungeheuren Wasserdruck gepreßten Ubgrundtiefen der Ozeane von Kontinent zu Kontinent.

Es ist eine unendliche Multiplikation aller Dinge in diesen hunderttausend Jahren. Sie erscheinen als die wahren Millionen, gegen die all das ganze Urweltliche eine Nachtwache wird, — nicht weil sie faktisch länger sind, sondern weil die Minuten darin ganz anders ausgefüllt sind, weil die Zeit auf der Goldwage liegt.

Und jett: die Krone dieses Werkzeugtempos ist thatsächlich unser neunzehntes Jahrhundert. Noch einmal ist es gegen alles Voraufgehende dieser hunderttausend und noch etwas mehr Jahre, als werde die Zeit unter ein ungeheures Mikroskop gestellt, als werde jeder Sekundenbruchteil jett auf einmal bengalisch hell gemacht. Es ist eben die immer mehr gesteigerte Arbeitsleistung im kleinsten Zeitraum, die nicht mehr mit Sekunden ihre Erfolge messen kann, die ihre Zeitskala tiefer treiben muß. Wie ungeheuerlich lang aber auch nur eine Minute, wenn jedes Zehntel einer Sekunde eine That, eine Welle, ein Donnerschlag ist. Und aus solchen Minuten setzte sich das neunzehnte Jahrhundert zusammen. . . .

Nun die Arbeitsleistung im Sinne eines technischen Immerhöhersteigens selbst. Es ist keine verhimmelnde Sests phrase dieser Wendestunde, sondern es scheint mir unerschütterlichste Wahrheit, daß man in der Geschichte der menschlichen Technik nur zwei Perioden als gleichwertig einsander gegenüberstellen kann. Die eine umfaßt das neunzehnte Jahrhundert. Und die andere umfaßt alles, was vorausging.

Ja ganz streng lassen sich sogar in ihrer vollen Größe nur zwei noch engere Stusen miteinander vergleichen: einmal das neunzehnte Jahrhundert und dann jene ganz älteste, wunderbarste, fast mythische Epoche, da alle Technik, da die ganze Werkzeugsrage, die ganze neue menschliche Unpassung an die Natur zuerst überhaupt einsetzte. Ulles dazwischen ist wie belanglos, wie Nachklang nur jener ersten Epoche; erst mit dem neunzehnten Jahrhundert kommt der zweite Posaunenstoß.

Um Rande der Eiszeitgletscher schlägt ein prähistorischer Wilder ein keuersteinstück auseinander und sieht kunken sprühen. Oder er schabt Kolzmehl und sieht, daß es von selbst zu glimmen beginnt. Die künstliche keuererzeugung ist entdeckt. Die rote klamme loht durch Jahrtausende und Jahrtausende der menschlichen Kultur. Was konnte jeue kundamental-Entdeckung überbieten, gegen die alle Verwertung der klamme zu Pygmäenarbeit wurde? Aur einskann sich neben sie stellen als der zweite Schritt: die Einssicht, wie sich der Stoß auf den Stein oder die Reibung des Holzmehls naturgesetslich verhielt zu der Wärme, die entstand. Aeben jenen uralten unbekannten Prometheus

tritt Robert Mayer mit dem Gesetz von der Derwandlung der Bewegung in Wärme, der Umwandlung und Erhaltung der Energie . . . neunzehntes Jahrhundert. Hier erst war die Anpassung einen entscheidenden zweiten Schritt weiter: über den Besitz einiger praktisch auswendig gelernter Thatsachen hinaus in den Besitz des Gesetzes der erzeugenden Naturkraft selbst.

Und so von fall zu fall.

Was ist die Geschichte der Schiffahrt, die uns die Erde geöffnet hat: ein Buch aus zwei Kapiteln; vom gehöhlten Einbaum des Wilden, von der Chatsache des schwimmenden Holzes und von dem Auffangen des Windes durch ein Stück Segeltuch handelt das erste, zwei zweisellos prähistorischen Chatsachen; das zweite von der Dampstraft, vom Dampsschiff des neunzehnten Jahrhunderts.

So springt das grandioseste soziale Werkzeug der Mensche, heit, die Sprache, die mit Schallwellen den Raum von Geshirn zu Gehirn überbrückt, von ihrer ersten Bethätigung sofort über zum Telephon als der nächsten pinzipiell höheren Stufe, dieser Stufe, die uns über Meilenfernen, über Berg und Seegrund unsere Stimme senden läßt. Der Unfang der Sprache ist prähistorisch; das Telephon neunzehntes Jahrebundert.

Wer den Blick starr auf diese Dinge hält, dem muß das Herz schwellen in dieser Sylvesterstunde, daß er Bürger noch dieses Jahrhunderts gewesen ist.

Er hat in Wahrheit nicht Jahrzehnte, er hat Jahrhunderttausende gelebt.

Ihm ist an der Technik zu Teil geworden, was die Votaniker des vorigen Jahrhunderts von der Agave americana erhofften, die erst im hundertsten Jahr ein einziges Malblühen sollte. Er ist der Glückliche, der eine Jahrhunderttausendblüte der wunderbaren Menschheitspslanze erlebt hat.

Doch nun auf der anderen Seite.

Bête humaine

Es giebt eine Betrachtungsweise, die ebenso nötig ist.

Hundert Jahre sind, als Tiffer besehen, nichts gegen den Strom der Weltzeiten, der in ungezählten Millionen rauscht. Ein Korallenriff, das sich in diesem Strome spiegelt, sieht verächtlich auf ein Jahrhundert herab. Eine Sandbarre, die ein Sandsteingebirge baut, achtet es eine Schicht Sandkörner in einer turmhohen felsenwand. Umgekehrt, vor der technischen Seistung der Menschheit, die in Quadraten wächst, verschwinden jene alten Millionen wie versliegender Stanb neben einer registrierenden Sanduhr; und die Sanduhr weist, daß dieses Jahrhundert die Arbeit von Jahrhunderttausenden überboten hat.

Dennoch lebt in der Menscheit selber etwas, was noch viel tiefer ist als beide Rechnungen. Und vor ihm wird ein solches Säkulum abermals nen, abermals anders wägbar.

Mancher im neunzehnten Jahrhundert hat es sehr wohl empfunden, welches Tempo die Dinge angenommen hatten. Aber wenn nun der Eilzug brauste und der Telegraphendraht sang, so fühlte er nicht bloß die Größe, die erreicht war, sondern er fühlte auch die verzweiselte Hast, die als Stimmung miterkaust war um diese Größe.

Der Mensch, so empfand er, hatte sich einst das Werkzeug geschaffen, um sich in seiner Eigenart zu behaupten in einer Natur, in der die Mammute trabten und der Höhlenslöwe brüllte. In diesem nervösen Jahrhundert hat es aber nur zu oft den Unschein, als gehe jeht das Werkzeug mit dem Menschen durch.

In der Sorge von Jahrtausenden hatte er die fabrikgebaut. Jeht schien er auf dem Schwungriemen erbarmungslos zu fliegen, gegen die Wände geschleudert wie der Doktorkaustus im Volksmärchen, dem das Gehirn verspriht.

Jola hat das dämonische Bild ersunden von der Bête humaine: dieser Cokomotive, die der Mensch sich gebaut und die dann wieder zur Bestie werdend ihn selber tyrannissert,

— die den Heizer abwirft und, beladen mit Menschenfracht, wie ein toll gewordenes Ungetüm selbständig in die Nacht hinaussaust. Ein Vild wie aus dem Herzen jenes Sensitiven, der sich fragte: Ja wohl, ein Jahrhundert des Triumphs — aber die Räder dieses Triumphs gehen über unsere Leichen. Ein herrliches Tempo, diese Technik, die im Quadrat arbeitet; aber halten wir es aus . . . ?

Diese Vetrachtungsweise kann zu schwachen, zu verzagten Vildern führen. Der alte Tolstoi hat es uns gepredigt, daß alle Technik, daß alle aus Technik gewonnene Wissenschaft des neunzehnten Jahrhunderts nur die "ganze Welt" sei, von der es mir nichts hülse, wenn ich sie gewänne und nähme doch Schaden an meiner Seele. Und doch ist Tolstoi kein wirklicher Johannes unserer Tage geworden. Warum? Weil die jammernde Mahnstimme hier etwas als Sünde uns zurust, was in Wahrheit bloß einer Ergänzung bedürftig ist.

Einer Ergänzung, die ihm nichts von seinem Werte nimmt und vor der es keineswegs in Sack und Usche Buße zu thun braucht. Im Grunde wird es nur stärker durch sie, es kommt eben dem Ganzen thatsächlich näher.

Es giebt einen großen, tiefen, heiligen Regulator jeglichen nervengefährlich raschen Tempos in der Menschheit.

In ihr selbst lebt etwas, das wächst thatsächlich so langsam wie ein Korallenriff oder ein Sandsteinfels und es läßt sich seinen Gang schlechterdings durch gar nichts beeinflussen.

Das sind die eigentlichen tiesen Ideen der Menschheit. Wenn man hierher schaut, so ist das neunzehnte Jahrshundert mit all seinem Glanz auf einmal so winzig wie alle seine Vorgänger. Die großen Ideen haben auch in ihm nichts abgelegt von ihrem alten Korallentempo.

Sie sind gewachsen, aber nach ihrer Urt. Keinen Zoll eiliger als sonst.

Da der Glanz von außen so überaus üppig kam, sogar scheinbar langsamer; wie Gras, das man grell beseuchtet, gar nicht mehr zu wachsen scheint; läßt man einen Tag lang die Klappe zu und sieht dann nach, so ist das Wachstum auf einmal evident und jedem Maßstock zugänglich.

Zugegeben dabei: das neunzehnte Jahrhundert verführt außerordentlich leicht zu der Anschauung, daß seine innerlichen großen Menscheitsideen ebenso rapid gewachsen seien, wie seine technischen fähigseiten. Das Verführerische liegt darin, daß diese Technik äußerlich Ideenblöcke ins Rollen gebracht hat, die seit Jahrhunderten, ja zum Teil seit Jahrtausenden auf dem Sprung lagen.

Durch die Technik, durch die Maschine sind soziale Ideen in kluß gekommen. Wer das oberstächlich ansieht, der muß wohl denken, auch in diesen Sozialideen sei mit diesem Jahrhundert auf einmal das Quadrat-Tempo eingeschlagen — und es schwindelt ihm.

Aber diese Ideen, seien wir ehrlich, hat der Königssohn Gautama-Buddha — was immer er nun gewesen sei: eine geschichtliche Gestalt oder eine Menschheits-Dichtung — um fünshundert vor Christo schon angeschlagen, als er aussuhr und einen Bettler und Darbenden und Kranken am Wege liegen sah — und die Königskrone zerbrach — und sich unter den heiligen Vanyanbaum setzte und nachdachte, ob das nicht zu ändern sei. . . . .

Diese Ideen sind gepredigt worden auf dem grünen Hügel am See Genezareth, besiegelt durch den Cod des Mannes, den die weltliche Obrigkeit als Aufrührer ans Kreuz schlagen ließ. . . . . Eine Menschheitsidee von Jahretausenden kommt hier ins Rollen.

Mag die Bête humaine, die Maschine, sie immerhin in diesem Jahrhundert befreit haben. Immer ist es kein Menschaffen, wie mit der Technik selbst, sondern nur ein erneutes Befreien einer Sache, die schon vor Jahrtausenden zum

Himmel schrie. Eine uralte Idee regt sich hier. Sie hat einen Stoß erhalten von dem Eilzug da oben. Aber es fällt ihr deshalb nicht ein, selber das Tempo des Eilzuges anzunehmen. Dafür gehört sie viel zu zäh den Kernideen des Menscheninnern jenseits von allem Werkzeug an. Und dessen Mühlen mahlen langsam wie alle Ideen-Arbeit.

Ein anderer scheinbarer Punkt liegt im Religiösen, im Philosophischen. Auch das soll in ein Wirbeltempo mit dem Technischen geraten sein.

Ich habe gegeneinander gestellt: eine Thatsache, wie die künstliche kenererzengung, und eine abermals technische wie die Entdeckung der Beziehungen zwischen Bewegung und Wärme. Ich nenne letzteres mit Absicht auch eine technische Sache. Philosophisch sind wir mit Mayer auch nicht weiter. Wir wissen weder innerlich, was Bewegung, noch was Wärme ist. Aber in der Technist, aus der der ganze Begriff "Naturgeseh" stammt, sind wir enorm viel weiter. In jenem kalle also war die Urzeit Kapitel Eins und das neunzehnte Jahrhundert Kapitel Twei.

Aun nehmen wir aber eine angeblich religiös philosophische Errungenschaft des neunzehnten Jahrhunderts: die Entwickelungsidee.

Sie gehört nicht der Urzeit an, aber ebenso wenig als solche dem neunzehnten Jahrhundert. Hier kommen ganz andere Epochen in Betracht, die dazwischen liegen. Immer wieder taucht sie da auf mit der ganzen Tähigkeit einer echten Menschheitsidee. Im neunzehnten Jahrhundert handelte es sich nicht um das Aussinden, sondern um das Wiedersinden dieser Idee. Goethe fand sie auf der Schwelle des Jahrhunderts wieder. Darwin im Jahrhundert selbst mit allen Mitteln des technischen Eiltempos, aber auch nur wieder.

Ein Grieche aus Spikurs Tagen (Spikur um 300 por Chr.), dem wir vom Telephon erzählt hätten, hätte uns als Narren stehen lassen. Wenn wir ihm gesagt hätten, es ver-

knüpfe ein festes Entwickelungsband Mensch und Tier, ja alle Dinge Himmels und der Erden überhaupt, so hätte er gefragt: "Habt ihr neue Beweise für diese samose alte Idee?"

Gewiß, die Beweisstücke von heute sind wundervoll. Ohne unsere Technik kein Bergwerks- und Steinbruchbetrieb, der die paläontologischen Beweise lieferte. Wo wäre Solen-hofen mit seiner Archäopteryr, der Übergangsform vom Reptil zum Vogel, ohne die Technik der Lithographie, die gerade diesen Solenhofener Sandstein zum Abbau brachte? Ohne unsere mikroskopische Technik kenntnis der Zellenlehre, der Embryologie, all dieser weiteren Beweisstücke, wie sie besonders Haeckel benutzt hat. Und endlich ohne praktische Tierzüchterei, Tauben- und Kaninchenzucht, dieses Stück Technik, das das lebende Tier zum meuschlichen Kunstprodukt, zum Werkzeng durch künstliche Auslese umformt, keine Darwinsche Zuchtwahl-Theorie.

Und das geht weit über den engeren Darwinismus hinaus. Auf der technischen Vervollkommung unserer Riesenteleskope, unserer Apparate zur Spektralanalyse, unserer feinen und immer feineren Mekinstrumente beruht das Neue unserer ganzen Kosmogonie. Jene riesigen Ziffern, die diese Kosmogonie so unglaublich großartig machen, ihr solche Zeite und Raumperspektiven geben, von denen kein früheres Jahrhundert eine blasseste Ahnung gehabt hat: sie resultieren aus technischen feinheiten. Wenn wir hören, daß das Licht, das in der Sekunde über vierzigtausend Meilen läuft, vier Jahre braucht, um vom nächsten firstern, dem roten Doppelsterne Allpha im Sternbild des Centauren, zu uns herüberzukommen, so ist das gewiß eine Thatsache, die einen ganz neuen Himmel für unser Denken aufbaut. Aber diese Chatsache wird subtilster Technik verdankt, den Messungen über die Geschwindigkeit der Lichtwellen im Ather, den mühsamen Dersuchen, die sogenannte Parallage der Firsterne zu finden, die uns ihre Entfernung an die Band giebt.

Alle diese äußerlichen fortschritte, die an sich ja gar nicht überschätzt werden können wie alles, was mit der modernen Technik zusammenhängt, — sie dürsen uns nicht darüber täuschen, daß sie nicht selbstständig im gleichen Eiltempo Ideen produziert haben.

Sie haben nur in ihrer Art als neues Material eingreifen können in philosophische und religiöse Ideenlinien, die als solche von längster Hand herauskommen und deren inneres Wühlen, Wachsen und Arbeiten sich heute so wenig wie vor Jahrtausenden sein Tempo vom rohen Material vorschreiben läßt.

Man könnte sagen, es handelt sich hier um eine Urt philosophischer Kapazität der Menschheitsseele. Sie hat für ein Jahrhundert nur so und so viel kassungsraum, und ob dieses Jahrhundert nun an äußerem Material bloß so viel aushäuft, daß es im Extrakt in einen Kleinoktavband geht, oder ob, wie bei unserem jetzt, eine Bibliothek von hunderttausend Bänden nicht reicht, — das ändert daran gar nichts. Der Rest bleibt eben unverdaut liegen, die Dinge haben ja keine Eile. Wenn das innerliche ideelle Verarbeiten heute eine physikalische oder astronomische Chatsache glücklich erreicht, die der alte Hipparch schon erfaßt hatte, so ist das immer noch zeitig genug. Denn was sind nun wieder diesem Ideenwachstum zweitausend Jahre.

Aus dieser Vetrachtungsweise kann man sich jetzt auch die Antwort schaffen, wenn einer kommt und uns sagt, das neunzehnte Jahrhundert sei überhaupt nicht ein großes, sondern sogar ein sehr ideenarmes Jahrhundert gewesen.

Die Ideenarmut pslegt meist gerade damit bewiesen zu werden, daß wir uns mit alten Ideen trotz so viel neuer Chatsachen fort und fort herumgeschlagen hätten.

Gewiß, nehmen wir das einmal in der Philosophie. Un der Schwelle des Jahrhunderts steht Goethe. Er fühlte, was er Spinoza verdankte. Ulso altes Ideenmaterial: Spinozismus. Im Jahrhundert selbst steht als abgestärt großer philosophischer Originalkopf Schopenhauer. Das Fundament seiner Cehre sind uralt indische Vorstellungen über Eust, Leid und Erlösung. Ein nicht minder tieser Originaldenker der Mitte des Jahrhunderts, sechner, der charakteristisch ist eben gerade durch seine engsten Vezielnungen zur exakten Naturwissenschaft, arbeitete mit Ideen, die allerorten zu Ungelus Silesus, zu Kepler, zu den alten Realisten in der Vegriffslehre, zu den Neuplatonikern und endlich zu Plato selbst zurücksühren auf dem Umwege über die moderne Psychophysik. Endlich die ganze materialistische Philosophie, die in der zweiten hälfte des Jahrhunderts so reiche Wellen treibt, weil sie am engsten mit der Technik Schritt zu halten glaubt, wälzt in ihrem ideellen Teile immer nur wieder dieselben Quadern auseinander, die Epikur und Eukretius gewälzt.

Waren wir nicht ein reines Jahrhundert des philosophischen Eklektizismus? Alte Schläuche, immer nur alte
für eine Zeit, da die Technik an der Hochzeitstafel saß und
jeden Quelltrunk in roten Wein verwandelte . . . . .

Aber wir denken an jenes Bild von dem verschiedenen Tempo der Dinge innerhalb derselben Menschheit. Es geht doch nicht an, ein Jahrhundert, an dessen Schwelle eben Goethe stand, in dem eben Schopenhauer und fechner schrieben und das die alte vage Cehre Epikurs auf einmal bestätigt glaubte eben durch den ganzen Riesenbau moderner Naturforschung, als ein philosophisch armes Jahrhundert zu bezeichnen.

Es zeigt sich hier nur immer wieder, daß wir mit diesem ganzen Ideenleben vor einem Prozeß der Menschheitsseele stehen, vor dem Jahrtausende verschmelzen in eins. Weil das alte Indertum noch mitten unter uns ist auf dieser Ideenseite, konnte Schopenhauer es aufgreisen. Weil vor dem Wachstum von Ideen der Zeitraum zwischen Spinoza und Goethe eine Zagatelle ist, konnte Goethe sich als Jünger

Spinozas fühlen. Keiner von diesen wurde dadurch schlechter, daß er es that. Man muß nur nach dieser Seite von einem Jahrhundert nicht zu viel erwarten. Ideen wachsen nicht mit Werkzeugsgeschwindigkeit, sondern als geistiger Korallensels, geistiges Sandsteingebirge. In ihnen projiziert auch der Mensch nichts nach außen, — was er sich hier erwirbt, das erwirbt er wie seelische Söwenkrallen und seelische Gürteltierpanzer am eigenen Leibe, im eigenen geistigen Organismus. Und diese Anpassung geht langsam, ein Jahrhundert ist eine Sekunde vor ihr.

Sieht man auf dieses Ideenwachstum, so ist es schlechterdings gar nicht einmal möglich, das Jahrhundert auch nur scharf zu individualisieren, es in seinen Zeitgrenzen als Organismus, wenn auch nur als winzig kleinen, überhaupt zu fassen.

Technisch geht das ja auch wieder merkwürdig gut. Banze Wissenszweige setzen da förmlich programmmäßig beinahe mit der Siffer ein: die Elektrizitätslehre größeren Stils bei Volta, die Paläontologie bei Cuvier, und andere mehr.

In den Ideen kann man das achtzehnte und das neunzehnte Jahrhundert nur ganz ausgetiftelt voneinander scheiden. Man balgt sich heute noch über die rechte Jahreszahl, mit der ein Säkulum anhebt, die Ausl oder die Eins. Alber was ist das gegen die Schwierigkeit der Krage: gehört Goethe zum achtzehnten oder zum neunzehnten Jahrhundert?

In einem weiteren Sinne hätte es sehr viel für sich, als ein wahres Ideen-Säkulum etwa die ganze Zeit zu sassen von Kepler, Giordano Bruno, Spinoza bis auf Goethe und mit Goethe. Der ganze Rest des neunzehnten Jahrshunderts über Goethes Tod hinaus läßt sich dann mit zahlereichen Gründen definieren bloß als eine Spanne des änßeren Weiterstrahlens und Welteroberns der Ideen, die in ihm schon alle vereint lagen. Im Grunde beweisen aber

alle diese Spintisierereien nur immer wieder haarscharf, daß in der Geschichte der Ideenmenschheit zehnmal zehn Iahre überhaupt nichts Ernsthaftes sind.

... Mein Blick wandert über die große weite weiße Eisfläche vor mir hin.

Und ich sage mir, daß doch eines auch in der Ideens wanderschaft dieses verklingenden Jahrhunderts deutlich ist, etwas, was ihm trot allem ein Charakteristikum giebt.

Es lag wenig Ideenversteinerung in ihm.

Ich habe das Bild vom Korallenwachstum gebraucht. Das Korallenriff wächst, indem es nach unten immerzu abstirbt und zu einer starren Steinbasis aus Milliarden absgelebter Kalkgehäuse wird. Dielleicht erst nach Jahrmillionen wird dieser Kalksehäuse wieder ganz verwittert, ganz ausgelöst und sortgeschwemmt sein, um mit seinen chemischen Teilchen neu in den großen Kreislauf der lebendigen Dinge einzutreten. Auch in den Menschheitsideen liegt eine ewige gefährsliche Tendenz, unter sich gewisse Versteinerungskrusten zu lassen.

Während die Idee rüstig weiter schafft, sich sortentwickelt in den individuellen, echten, nur ihr verpflichteten Großgeistern und Ganzgeistern, ziehen sich ins Lebensmeer hinein von dort erstarrte dogmatische Risse, verkalkte und versteinte Ideenweisheit von ehemals, die aber nur noch die banale form gespenstisch wahrt.

In der Politik, der Ästhetik, der Moral, der Religion und Philosophie, überall, wo Ideen je mächtig waren, hat diese Riffbildung verhängnisvoll das Ideenleben seit Alters begleitet und die Vahn beengt. Auch hier sind Jahrtausende nötig, um das Starre endlich wieder zu brechen, zu zermalmen, wieder in den lebendigen Ideenkreislauf zurückzubringen.

In der Bildungskraft solcher dogmatischen Liffe walten aber nun offenbar gewisse Abwechslungen, an denen sich wieder die Jahrhunderte kennen und unterscheiden lassen.

Das neunzehnte Jahrhundert hat, wie mir scheint, ganz auffällig wenig Riffkalk angesetzt.

Durch das ganze Jahrhundert geht ausgesprochen ein Zug gegen das Dogmatische, das "Ewige", die erstarrende formel, die das Ceben verlassen hat, die aber gerade jeht als ewige Institution sich darstellen möchte.

Mit dem letzten Stück des achtzehnten Jahrhunderts teilt es die zunehmende Revolte gegen eine ganze Reihe besonders gefährlicher älterer Riffe auf sozialem und firchlichdogmatischem Gebiet. Nackt werden sie dargelegt, zertrümmert, gesprengt an allen Ecken und Enden, daß ihre tot aufgespeicherte chemische Substanz wieder frei werde für neuen Cebensfreislauf des idealen Menschentums. Neue Niffe aber find wohl kaum nennenswert auch nur angelegt worden. Wenigstens müßte ich nicht ein einziges Ideengebiet zu nennen, in dem das Jahrhundert mit scharfen, also der beginnenden Versteinerung stets verdächtigen Dogmen von eigener Meuarbeit schlösse. Wo auf dem neuen sozialen Boden auch nur der Schein einer Verkalkung sichtbar geworden ist, da hat sofort die aufwühlende Debatte mit der ganzen fieberhaften Schnelliakeit dieses Jahrhunderts eingesetzt. Wie schnell sind ästhetische Dogmen wie das naturalistische wieder in fluß gekommen. Mit wie viel Ketzereien endet die Naturwissenschaft, obwohl sie mit ihrem märchenhaft schnellen Wachstum am allerstärksten der Gefahr unterlag, rasch sichtbare dicke Riffe zu hinterlassen. Alte Barrièrenriffe ragen ja trotz der kolossalen Regulierungsarbeit noch in sehr statt: licher Sahl, ich brauche sie nicht näher zu bezeichnen. Aber feine neuen.

Es ist eine helle freude, mit wie viel offenen Debatten, Zweifeln, Schwankungen, Kypothesen und lose hin und her schaukelnden Idealen und Zielen wir auf allen Ideangebieten ins neue Jahrhundert hineinpilgern, ohne Zöpfe und Chaussesperren, einfach aufs Suchen, Probieren ange-

wiesen, ohne dogmatische und gesetzliche Wegweiser im hohen grünen Wald des Welterlebens.

Und wer weiß!

Dielleicht ist doch im Allerinnersten auch der menschlichen Ideenentwickelung in diesen letzten Jahrhunderten nach dieser Seite eine kleine Tempobeschleunigung selbständig aufgetreten. Nicht als eine von außen, durch den Schnellflug äußerer Technik oder sonst etwas derart künstlich erregte, gewaltsame Beeinflussung, sondern heranwachsend aus dem dunklen Nährboden des Ideenlebens selbst.

Dielleicht hat sich das Tempo eben gerade so beschleunigt, daß jene dogmatischen Erstarrungen, jene bose Miterzeugung toter verkalkter Riffruinen mehr und mehr unmöglich gemacht wird.

Auf einmal wird das auch nicht kommen. Erst unsere Nachfolger in ein paar weiteren Jahrhunderten werden es in den ganz seinen Schwankungen der Ideenbahn der Menschheit allmählich nachweisen können, etwa so wie wir heute die Wandlungen der Erdachsenrichtung kennen gelernt haben, deren erste Spuren der alte hipparch bereits dunkel merkte.

Sollte aber das neunzehnte Jahrhundert in diesem Sinne wirklich einmal erkannt werden als eine der ersten Wendezeiten, da die Echsse unseres Joeenlebens sich vom erstarrten Dogma, der "ewigen Institution", der "absoluten Eutorität" in jeder form und auf jedem Gebiete ganz leise überhaupt hinwegzuwenden begann, — dann würde es auch in der Geschichte der Jdee allerdings eine geradezu ungeheure Rolle fortan spielen müssen, — eine mindestens ebenso große, wenn auch dem äußeren Enblick niemals so berauschende Bolle, wie es sie als zweites Weltalter grandiosester Technik uns heute schon spielt. Das ist ja bis jeht noch nicht abzusehen als Thatsache, aber immerhin als Koffnung.

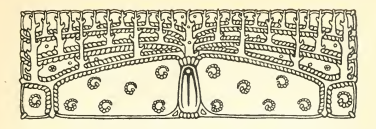
Und inzwischen ist es auf alle källe ein lustiger Moment,
— so auf der Wasserscheide von zwei Jahrhundertabschnitten.

Dort rinnen die Wässerlein, alle die feinen Silberfädchen in das alte Land zurück, das wir durchwandert haben. Wohin werden sie auf der anderen Seite sließen? Durch tiesen grünen Tann, den wir noch nicht kennen, werden wir ihnen folgen. In der Welt des ewig Seienden, wo die Ursache schon die Wirkung ist, grünt auch er schon seit Ewigkeit, seit Unsang aller Ursachen. Uber wir verzauberten Waldkinder der Zeit müssen ihn erst erringen wie neu auf langer Sußwanderung, Schritt um Schritt.

Hier, an der schmalen Paßscheide selbst, wächst nicht viel. Niedriges Krummholz, in dem der Wind singt. Aber es ist ein heller verwegener Höhenwind, an strenges Himmelsblau mit schnellen Wolkenfolgen gewöhnt und nicht an stagnierende Thalnebel.

Da unten, fern, riesengroß, die verlassene Welt, aus der wir kommen. Große Ströme wirklich nur noch Silberstäden; eine wimmelnde Stadt ein weißes Rauchwölkchen. Das Auge sucht herum, — da, dort noch ein Punkt. Ein Turm, eine Brücke, — ein Grab, wovon noch ein letztes Wörtlein zu erzählen wäre. Aber alles schon eingesungen in Höhenlust — und in die Melodie, die schon jenseits von Haß und Verlangen ist: "Muß i denn, — muß i denn..."





## Ein Wort zu Movalis

Die Sternwelt wird zerfließen Tum goldnen Lebenswein, Wir werden fie genießen Und lichte Sterne fein.

Movalis



R ist sozusagen auf die Geburtsstunde des neunzehnten Jahrhunderts gestorben. Aber nicht darum allein hat er ein Recht darauf, daß man in der Todesstunde dieses Jahrhunderts an Novalis den Cebendigen denkt.

Seltsamer Zanber des Wortes: das neunzehnte Jahrhundert begann mit Novalis Tod!

Das Jahrhundert der Chat, des Realismus in forschung, Kunst und Politik, dessen Sonne sich rot heraushebt über dem armen blauen Grabhügel des jungen, versonnenen Romantikers.

Novalis starb im März 1801.

Er starb wie in einer sansten Verklärung, die doppelt merkwürdig war an einem Mennundzwanzigjährigen, dessen Tebenswerk in unvollendeten Vlättern ohne jeden äußeren Erfolg bestand. Man wird an das Ende eines anderen gemahnt, der auch so friedevoll ausgeloschen ist, und der mehr als diese eine Ühnlichkeit mit dem Dichter des "Ofterdingen" hatte: Spinoza. Alber Spinoza war fünfundvierzig Jahre alt, als er an der Schwindsucht starb, und er hatte der Welt

ein Werk gegeben, das diese Welt seiner Auffassung nach für immer erschloß. Novalis mußte, wenn auch er sich am logischen Ende seiner vollen Ceistung fühlte, den ganzen Glauben des Künstlers an den ausgestreuten Aphorismus in sich tragen, der dem Kundigen in Satzeskürze eine Welt umschließt, — den Glauben, daß in der ungeheuren Cogik des Schönen der Torso ebenso rede, wie das vollendete Kunstwerk, den Glauben des Künstler-Philosophen, daß auch die durchbrochene Arabeske doch einen geheimen Anschluß und Abschluß sinde in der umfassenden Karmonie der Welt.

Derzeichnen wir zuerst ein Symptom.

Nach unserem heutigen Urheberrecht sind des Novalis Werke seit beinahe siedzig Jahren dem Neudruck frei. Kein deutscher Verleger aber empfand Jahrzehnt um Jahrzehnt das Bedürfnis, die alte Tiecksche Gesamtausgabe auf eigene kaust zu erneuern. Selbst diese Originalausgabe hat seit über fünfzig Jahren keine neue Auslage mehr zustande gebracht. Inzwischen steht die Sonne des Jahrhunderts im letzten Blitz des Verlöschens.

Da, in dieser äußersten Stunde, traten plötzlich zwei neue Ausgaben fast zugleich auf den Plan.

Die eine, wundervoll ausgestattet, in vier romantisch blauen Liebhaberbänden des Verlages von Eugen Diederichs, eingeleitet von Bruno Wille. Man erinnert sich, daß Wille, der bekannte Freidenker, vor vier Jahren in Österreich wegen Religionsstörung in Untersuchungshaft gesetzt, vom Staatsanwalt auf Kerker angeklagt und schließlich zu acht Tagen Urrest verurteilt wurde. Dieser Mann tritt mit der ganzen Energie seiner starken Persönlichkeit für die Auferstehung und Ausbreitung des Novalisschen Gedankens ein. . . Die andere, mehr philologische Ausgabe ist von Heilborn und enthält sachlich wertvolle Ergänzungen aus dem bisher unzugänglichen Familienarchip der Hardenbergs.

Man hat das Gefühl, als sei ein dräuendes himmels-

zeichen, geknüpft an die Ziffer dieses Jahrhunderts, endlich still vorüber gegangen.

Allte Werte kommen aus ihren Schlupfwinkeln zurück. "Sein Geift", hat Arnold Auge tief im Jahrhundert einmal von Novalis gesagt, "trifft in allen Punkten ins Herz der Zeit." Das war nun kühne Träumerei. Ich denke an gewisse alte Scherzbilder aus dem Krankfurter Parlament, die den guten Auge mit einer Schlafmühe über den Augen zeichnen. Er hat sie auch sonst oft aufgehabt. Nein, im neunzehnten Jahrhundert selbst, groß und klein, wie es nun gewertet werde — in ihm traf auf keinen kall Novalis ins Herz der Zeit. Aber Bruno Wille seht die Augeschen Worte doch bedeutsam an den Schluß seiner liebevollen Skizze von Novalis unsterblicher Individualität. Im zwanzigsten Jahrhundert werden sie vielleicht ihre Wahrheit sinden.

Ich habe mir die Frage vorgelegt, wie viele in unserer schnellen Zeit den alten lieben Novalis jeht wohl zum erstensmal als "Neuen" kennen lernen werden? Und was werden sie jeht bei ihm finden?

Wer da von der blauen Blume im Sinne, wie das absterbende Jahrhundert sie sah, ansinge, der weckte unsabänderlich etwas von Kamillenthee. Es ist das Wesentliche dieser Blume, daß sie neu wird und an neuen Stellen wächst. Nur mit diesem tiesen Entwicklungsprinzip und seiner ewigen Auserstehung kann sie in neue Zeiten wieder einwachsen.

Alls Dichter ist Novalis auch im neunzehnten Jahrhundert immer mehr oder weniger "achtend" mitgeschleist worden. Dasür war dieses Jahrhundert ein zu kluges Jahrhundert und ein zu aktenmäßig sorgkältiges. Was man aber nicht mehr sah und sehen wollte, war gerade das, was meiner Unsicht (und ich glaube, auch seiner eigenen nach) das Bedeutendste in Novalis war: die philosophische Tiese. Nach hundert Jahren Neunzehnhunderts-Philosophie ist es möglich, jeht eine Wegbiegung zu sinden, die zu ihm zurückIenkt. Ich meine nicht, zurücklenkt im Sinne einer Reaktion. Aber etwa so, wie man von einem Wege, der im Ganzen höher gestiegen ist, doch eine jähe, wundervolle fernsicht in zurückliegende Gegenden erhält.

Niemals hat ein Jahrhundert der Menschheit so auf seine Klarheit gepocht, wie das neunzehnte. Novalis sollte "unklar" sein.

Noch jett, wo eine Sehnsucht wieder nach Novalis erwacht ist, kommt dieser Vorwurf wie ein althergebrachtes Requisitenstück zurück. Und doch ist gerade er so ungerecht wie nur möglich.

Novalis ist voll von unfertigen, jugendlichen Zügen, die sich aufdrängen, weil man bloß diese Jugendsachen von ihm hat. Aber das eigentliche Gerüst, das alles trägt und um dessentwillen ein Name "Novalis" in der Weltlitteratur stehen geblieben, ist ein Gedanke von goldener Klarheit. Man staunt, daß er in einem so jungen Kopfe sich schon so entwickeln konnte. Wie eine Offenbarung muß er von einem bestimmten Moment an sich darin festgesetzt haben, fortan schlechterdings unerschütterlich.

Es war der Glaube an die Dichtung als eine Wahrheitsquelle.

Wie dieser Glaube sich bei Novalis ausspricht, tritt er stets mit voller philosophischer Kraft hervor. Die Philosophie bestimmt die Erkenntnisquellen für unser Weltbild. für Novalis ist das Üsthetische, ist die Dichtung eine echte Erkenntnisquelle dieser Urt. Es handelt sich bei ihm nicht mehr um eine ästhetische Theorie im Engeren. Es handelt sich um Welttheorie.

Die form, wie Novalis diesen seinen Grundglauben anbringt, ist natürlich eine sehr vielgestaltige. Bald kommt er mit ihm direkt, wenn auch aphoristisch philosophierend. Bald will er sein großes erkenntnistheoretisches Urteil über die Dichtung mit den Mitteln der Dichtung selbst zum Uns.

druck bringen. Ich finde wenigstens in der Prosadichtung des Ofterdingen, die gang auf dieser Absicht steht, den Dersuch schwächer gelungen, obwohl die Idee einzigartig war, wie die fortsetzungs-fragmente ahnen lassen. In den vollendeten Teilen des Romans tritt der Gedanke doch da am schönsten hervor, wo in Reden mehr oder minder unmittelbar und auf naiver Kunsttechnik philosophiert wird, während die Handlung als Ausdrucksmittel unvollkommen bleibt. größte Schatz, den uns Movalis neben seinen Gedichten überhanpt hinterlassen hat, sind die zahllosen philosophischen fragmente, die als scheinbar reaelloses philosophisches Tagebuch jett Bände seiner Werke füllen. Ohne jene Idee fielen diese losen Aufzeichnungen wirklich als Schnitzelwerk auseinander. So bildet sie den faden, der sie aufreiht, ihnen eine Einbeit aiebt.

Jumer aber und wie nun auch der große Erkenntnisgedanke durchgedrückt werde: es bleibt ihm die sieghafte Klarheit und in jedem Ausdruck ist er der eigentliche Novalisgeist, der über den Wassern schwebt: ein eisern logischer Geist.

Gerade in diesem Gedanken von der Kunst als Wahrheitsquelle steckt aber, meine ich, das, was man heute durchfühlen muß: die eigentümliche Beziehung zwischen Avvalis und der modernen korderung des "Realismus" in der Kunst. Avvalis, der Romantiker, der Mann der blauen Blume, war ein echter Realist, wie das ganze neunzehnte Jahrhundert für die Theorie der Dichtung keinen schärferen hervorgebracht hat. Und der Dichter des "Ofterdingen" und das Jahrhundert, das ihm folgte und ihn so selten verstand, sind im letzen Grunde gar nicht deswegen auseinander gekommen, weil der eine ein Träumer und das andere realistisch war; sondern der verwegene Realismus dieses Dichter-Denkers war dem ganzen Jahrhundert des Realismus noch zu realistisch-kühn.

Die realistische Theorie unserer Tage hat mit soviel Energie betont, daß die Kunst der Wirklichkeit gerecht werden,

daß sie gleichsam zurück müsse zur Wirklichkeit. Von einer "Wahrheitskunst" ist viel gesprochen worden.

Es giebt da allerdings eine engere Kunstdoftrin, die scharf an die Naturphilosophie der zweiten Hälfte des Jahrhunderts anknüpft und nur aus dieser zu verstehen ist. In dieser Naturphilosophie ist die wahre Welt, das objektiv "Wirkliche", eine seelenlose Maschine. In dieser Maschine hängen die Menschen nur wie Spiegelplättchen. Heute blitt so ein Plättchen auf, spiegelt eine Weile und verschwindet dann wieder. So groß die ästhetische Theorie nun auch die Kunst fassen mochte: größer als den ganzen Menschen konnte sie sie nicht fassen. Und so erhielt auch die Kunst blok ihre Spiegelrolle. Sie verlor jeden schöpferischen Charafter. Alle ihre höchste, äußerste Leistung, das verwegenste Kunstideal: sie konnten doch immer nur in einer äußersten Schärfe der Spiegelung bestehen. hier die "Wirklichkeit", — dort die Kunst als vollkommenster Spiegel bemüht, diese Wirklichkeit so eraft wie möglich noch einmal zu geben.

Dieser engeren Theorie, die später einmal zu den merkwürdigsten und spezifischsten Produkten des neunzehnten Jahrhunderts gerechnet werden wird, steht Novalis ja nun in jeder Hinsicht so fern wie ihr überhaupt einer stehen kann.

Alber man kann diese einzelne Doktrin auch beiseite lassen und sich allgemein daran halten, daß in der realistischen Kunstbewegung unserer Zeit eine große Unterströmung allenthalben besteht und sogar den wahren innerlichen Strom bildet, die überhaupt und ganz im Großen bloß Kunst und Wirklichkeit in ein engeres Verhältnis bringen möchte, als es sonst anerkannt zu werden psiegte. Und so wie man den modernen Realismus nur auf diese große, grundlegende Forderung hin ansieht, ohne schon mit der Erfüllung durch irgend eine spezialisierte naturalistische Theorie des Tages zu rechnen, — so erscheint die Brücke zu Novalis im ganzen Glanz. Novalis wird nicht müde, uns immer

neu zu verkünden, daß die Kunst als solche Wirklichkeit sei, daß sie "Wahrheit" sei. "Poesie ist das absolut Reelle. Dies ist der Kern meiner Philosophie. Je poetischer, je wahrer."

Höher, als es in solchen Sätzen geschieht, läßt sich der ästhetische Realismus wohl überhaupt nicht mehr treiben.

Alber man sieht auch sogleich die subjektive Wendung, die Novalis dem Grundgedanken geben mußte.

Eine Zeitstimmung verkörpert sich in ihm. Die Stimmung einer Zeit, die, wenn sie über Kunst und Wirklichkeit etwas aussagen sollte, wie von selbst von der Kunst dabei ausging. Novalis wächst auf, bildet sich, erlischt inmitten einer Blütezeit der Dichtung. Wie groß oder klein er selbst sich nun noch bei längerem Ceben hätte als Dichter entfalten können: jedenfalls stand die Dichtung im Ganzen, als Zeitbild, in einer Glorie der Erfüllung über ihm. Der unbestritten größte Mensch der Zeit, Goethe, war ein Dichter. Kopfe und der Arbeit dieses Dichters und seiner Genossen schien das größte Stück Wirklichkeit umspannt zu sein, das man je besessen hatte. Aber die Kunst war dabei die Klammer, die alles zusammenhielt. Wer in solcher Stunde von der Kunst sprach, dem erschien sie als ein absoluter Wert, dessen weltumfassende, weltschaffende Größe als solche nicht diskutiert zu werden brauchte. Und Novalis war der Philosoph dieser Stunde und dieser Kunft.

Das Kunsterlebnis war ihm das erste, das tiesste Erlebnis des Menschen überhaupt. Hier setzte die Wirklichkeit mit ihrer ganzen Wucht ein. Die Alltagserlebnisse, die uns konventionell gemeinsam begegnen und die wir im engeren Sinne als "Wirklichkeit" zu bezeichnen pslegen, bildeten nur mehr die abgeblaßten, verschlissenen weitesten Ränder des großen Erlebnisteppichs. Streng genommen steckte aber selbst in ihnen noch ein Dichten. Die Dichtung war Wirklichkeit einfach, weil alle Wirklichkeit eine Dichtung war. Es war

die absolute Eroberung des Alls von der Kunst aus, — durch den Euphorion einer Dichtungshochblüte, wie die Menscheit noch keine gesehen hatte.

Das spätere neunzehnte Jahrhundert mußte umgekehrt von einem ganz anderen fleck ausgehen.

Gegen seine Mitte zu zeigt es eine ästhetische Senkung. Die "Wirklichkeit" dagegen hatte sich inzwischen ihre ganz besonderen Gebiete geschaffen. Dor allem der Naturforscher, doch auch der Historifer, der Politiker schalteten mit ihr wie mit einem Privatbesitz. Unendlicher Segen strömte von hier aus, darüber mar kein Zweifel. Aber es mar, als wenn man die Dichtung jetzt von hier her erst für etwas zurückerobern musse. Die frage des "Sollens" kam in den Vordergrund. Die Kunst "sollte" etwas. Sie sollte realistisch werden, sollte sich irgendwie an jene Wirklichkeit annähern, sollte gleichsam sich durch besondere Thaten legitimieren, daß sie in jenen Kreis überhaupt wieder aufgenommen werde. für diese Generation war die Wirklichkeit nicht mehr innerhalb des großen Dichters, sondern der Dichter sah sich vor sie gestellt wie por eine Urt Prüfungskommission, por Vertreter dieser "Wirklichkeit", die alle einen ganz anderen Rock trugen als er selbst. Die Philosophie dieser Zeit konnte nicht mehr den prachtvollen Harras-Sprung wagen, zu sagen: "die Kunst ist Wirklichkeit". Sie versteckte ihren dunklen Drang in der mehr oder minder schulmeisterlichen Weisheit: die Kunst soll versuchen, sich der Wirklichkeit möglichst zu nähern. Das ganze Cichtfeld des Zeitbewußtseins lag eben jetzt auf dem äußeren Teppichrande. Das innere Erlebnis der Kunst erschien als das Verwaschene, das unter den Händen zerfloß. Man sprach nicht mehr von einer Erziehung des Cebens durch die Kunst, sondern von einer Erziehung der Kunst durch das praktische Ceben. Für Novalis war die Kunst ein Sinnesorgan. Jett sollte die Kunst sich einrichten auf die Ceistung der fünf Sinne.

Wenn man sich diesen Gegensatz hell hält, so wundert man sich nicht darüber, daß die Wege sich in der Praxis notwendig trennen mußten und daß schließlich zwischen Novalis und Sola ein Abgrund zu gähnen scheint, tieser als ein Jahrhundert und nur zu begreifen aus dem rasenden Tempo dieses neunzehnten Jahrhunderts.

Und doch liegt eben in dem "dunklen Drange" selbst die tief innerliche Tielgemeinschaft zwischen Avalis und den Späteren. Durch die ganze Kette alter wie neuer Versuche, Wirklichkeit und Kunst in Einklang zu bringen, geht als Grundfaden ein scharfer Protest.

Der Protest gegen die innere Entzweiung des Menschen in seinem köstlichsten Gesamtbesitz.

Der Protest gegen die starre Ausstellung eines Dinges, das "Wirklichkeit" genannt wird und dem wir in eiserner Wahrheitssorschung allein nahe zu kommen hoffen; und eines zweiten, gänzlich davon getrennten Dinges, das "Kunst" heißt, das mit Wahrheitssorschung schlechterdings gar nichts zu thun hat, und das neben jener Wirklichkeit schließlich nichts anderes ist als blauer Dunst und flüchtig ergözende, aber sonst zwecklos verschwebende Gaukelei. Es war eine verseinerte korm dieses Dualismus, wenn man zugab, daß die reale, die wirkliche und wahre Welt ein Jammerthal sei, während in jenem schönen Gaukelspiel das Erhabene, Verssöhnende liege. Aber der Liß blieb auch so und das Erhabene blieb und blieb Schein.

Novalis war es, der sich gegen diese zugleich dualistische und tief pessimistische Cehre mit flammendem Forn erhob. Er kam aus der Schule Goethes, dessen ganze Cebensarbeit innerlich auch auf jenem Protest steht. Aber Novalis' philosophische Fassung ist völlig original, in Formen, die Goethe wenigstens theoretisch nie so ausgesprochen hat. Man hat Novalis einen Mystiker genannt. Er teilt aber nur mit so

manchem anderen "Mystiker" das Coos, daß seine Mystik nichts anderes ist als ein folgerichtiger Monismus, der sich bloß vor der unfaßbaren Größe seines Einheitsbildes der Welt oft in der stammelnden Rede des dunkel Zegeisterten ergeht. Für Avvalis ist die Kunst Wirklichkeit, weil es eben für ihn überhaupt kein Zweierlei in der Welt giebt. Der grüne Zaum und die Venus von Milo erblühen ihm aus und in der gleichen Realität.

Eine monistische Cinie fand nun das neunzehnte Jahrhundert unabhängig und in seiner besonderen Weise auch heraus. Nicht bei Novalis, dessen Tiese es wie einen mythischen Schatz unter blauen klämmchen liegen ließ, sondern in der Welt selber, auf Grund eines zunehmenden Realismus äußerlicher Urt.

Nicht umsonst ist gerade das Wort Monismus aus naturwissenschaftlichen Kreisen heraus in Umlauf gesetzt worden. Die Naturforschung hat am meisten dazu beigetragen, ein einheitliches Weltbild dem Menschen des neunzehnten Jahrhunderts wahrscheinlich zu machen. Die Einie vom fernsten blauen Nebelsleck des Alls bis zur gelben flechte auf irdischem Granitgebirge, wie sie Allexander von humboldt zuerst seherisch als Einheit schaute, ist in den Tagen der Spektralanalyse und Darwins aus einem Sehertraum zur Realität geworden. Zuerst der physische Mensch, dann aber auch der moralische Mensch fühlte sich selber hineingerissen in diese großartig einheitliche Verknüpfung. fangs mit etwas Ungst, aber dann doch allmählich mit der hohen Zuversicht, daß sich hier eigentlich nur auf einem neuen Wege erfülle, was alle tiefste Philosophie seit Jahrtausenden gehofft und geglaubt: die organische Einfügung des kleinen Reigens "Mensch" in den vollkommeneren Reigentanz eines Böheren, mochte man das nun Gott oder Naturgesetz oder Entwickelung oder wie sonst nennen. Keine Frage der Dauer konnte es sein, daß auch der ästhetische Mensch

schließlich hier einmünden müsse. Die praktischen Versuche dazu waren nur eben von dieser Seite noch schwach.

Man muß immer nicht vergessen, durch welche einseitigen Bande diesmal die ganze Sache gegangen ist. Maturforschung des neunzehnten Jahrhunderts oder, weifer gefaßt, überhaupt der ganze Realismus dieses Jahrhunderts hat uns ja unschätzbare neue Bausteine zu einer einheitlichen Weltansicht aufgehäuft. Alber die philosophische Durchdringung des neuen Materials ist streng genommen jett, am Unsgange des Jahrhunderts, noch erst in den Unfängen. Man darf sich dem nicht verschließen, wie kurzsichtig und notdürftig da überhaupt anfangs gebaut worden ist. Wenn ich mir das Einheitsbild der Allnatur so eng aufbaue, wie es etwa der jüngst verstorbene alte Büchner gethan (der sonst und in seiner Weise menschlich ja auch Idealist genug war), wenn ich das einzige Einheitsband dieser Natur bloß in gewissen Gewichtsverhältnissen des Stoffes, der Materie suche: so werde ich nie über die bedrohliche Thatsache hinausfommen, daß ein beliebiger roher Marmorblock von so und so viel Stoffgewicht absolut gleichwertig sei der Denus von Milo. Und wenn ich im Sinne der bestimmten Doktrin, wie sie oben schon gestreift ist, mir den ganzen Menschen erschöpfe im Begriffe eines rein passiven Spiegelplättchens an einer seelenlosen Maschine, — dann mache ich natürlich die Kunst in demselben Derhältnis immer kleiner, je mehr ich sie monistisch in die Wirklichkeit einfüge. Diese Wirklichfeit selber erst wieder größer zu machen, ist die ernste philosophische Aufgabe, mit der wir aus dem toten Jahrhundert übergehen in das neue lebendige. Doch das ist im weiteren ja eine Sache für sich, wie man nun jett oder wie man nochmals in hundert Jahren den Monismus fasse und fassen werde.

Worauf es mir ankommt, ist die tief innerliche Gleiche artigkeit des methodischen Zieles bei Novalis wie beim mossolsche, welnsade

dernen Realismus. Don zwei Seiten rollt die Welle hier gegen den gleichen fels.

Es ist ein altes Bild: der fels, der die Welle bricht; der Geologe von heute wird es veraltet nennen. Im Canfe der Zeiten giebt es keinen fels, den nicht die Welle durch langsame Erosion zerstörte.

Auch der Glanbe an die Realität des Afthetischen ist eine solche Welle der Jahrtausende. Was vor hundert Jahren Novalis hieß, das heißt heute Naturalismus in der Kunst. Und in nochmals hundert Jahren, wenn der Begriff Natur sich selber noch wieder ein Stück geklärt hat, wird es nochmals wieder anders heißen. Die Welle aber ist die gleiche.

Giebt man aber in diesem Sinne zu, daß Novalis in diesem ganzen Jahrhundert eigentlich gar nicht gestorben ist, und daß wir, ohne uns an den romantisch blauen Jüngling selbst überstüssig viel zu erinnern, doch mit einer unverwüstlichen Sähigkeit in seinem Hauptgeleise vorwärts gedrängt haben: — so läßt sich sehr wohl die Frage auswersen, ob nicht gerade die Beschäftigung mit Novalis heute, in einer gewissen Krisis des Naturalismus, wieder wichtiger und fördernder sein könnte als die mit irgend einem zweiten großen Ästhetiker der Vergangenheit.

Novalis war nicht nur kein Verächter, sondern er war in seiner Weise sogar ein Vorkämpser des naturwissenschaftslichen Denkens. Darin war er ganz der Jünger Goethes, daß er den Anbruch einer neuen und notwendigen Epoche, die an die Natursorschung anknüpste, in ganzem Umfang ahnte — und daß er zugleich keine Ungst davor hatte. In Novalis' letten Jahren spielt die Naturwissenschaft auch äußerlich eine Hauptrolle, ganz dicht vor Thorschluß nimmt sein klügelschlag noch eine Wendung, als wolle er korster und Alexander von Humboldt nachssiegen. Unter seinen Uphorismen stehen gerade naturgeschichtliche im. engeren

Sinne, die sehr viel mehr als Einfälle eines Dilettanten sind. In diesem Punkte können wir uns heute, nach so viel Hochstut der Naturforschung und Naturforscher-Herrschaft, also mit ihm mindestens ebenso gut vertragen wie mit dem alten Goethe.

Alber Movalis hatte eben and jenes Andere noch, — das, was uns so schwer fällt und was wir doch so durchaus nötig wieder branchen.

Er hatte den großen Glauben an die Dichtung, an ihr königliches Recht, Welten zu vergeben, an ihr Messastum, Berge zu versetzen, an ihre aktive Macht.

Wir heute kommen aus einer Epoche der Combrosos, wo an die Kunst nicht nur der Auf erging, daß sie noch nichts "sei", sondern erst etwas werden "solle", — sondern wo gar gefragt wurde, ob sie nicht eine Verirrung überhaupt bilde, ein krankhaftes Gewächs, ein seelisches Carcinom. Wir kommen vom "Normalmenschen", der schon überlegt, was die Kunst wohl für eine Art Abnormität, welche engere Krankheit sie sein könne, — ob sie etwa eine Abart der Epilepsie sei oder eine Begleiterscheinung der Alkohol-Degeneration. Ja, wer von diesem Alp eine Weile geriften worden ist, für den thut Novalis not wie ein Sturzbad.

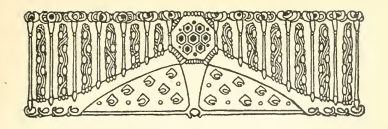
Seine Augen werden ihm so wieder frei, daß er das Einfachste von der Welt wieder begreift: den Dichter als Menschenturm, Menschenberg, Menschensternwarte, — als die Sternwarte, wo der Entwickelungsstern der Menscheit beobachtet wird, — und nicht als Menschenabgrund, Menschenksten die Sternwarte die Gottesstimme der Menscheit, "Gott" im Sinne der Fortentwickelung zum Köheren genommen — und nicht als den trüben Urin eines sieberkranken.

In ganzen Kilogrammen muß man diesem selber fiebern. den Novalis eingeben wie Chinin.

Wenn er aber erst von diesem Hiobsstande sich losgewaschen hat, dann wird ihm der engere Irrtum in der

naturalistischen Afthetik des neunzehnten Jahrhunderts wie von selbst abfallen zu Gunsten eines höheren, reiferen Maturalismus des zwanzigsten Jahrhunderts. Er wird furz und bundig begreifen, daß die Kunft auch keine arme Seele ift, die vor einer künstlich und einseitig aus anderen Wissenszweigen heraus konstituierten "Wahrheits"-Kommission zu erscheinen hat, um sich notdürftig mit ihrem Dienstbuche von sechs oder sieben Jahrtausenden auszuweisen und Besserungsvorschläge demütiglich ersterbend hinzunehmen. Vor solcher Kommission möchte es immer geschehen, daß die Kunst etwa auf ihr Marmorgewicht gewogen würde und daß sich keine Ziffer herausrechnen ließe, die das Gewicht der Altome jenes rohen Marmors aus dem Steinbruch von dem der Venus von Milo unterschiede. Gegen diese Stimmungen, die im Kern freilich mit Philosophie ausgetrieben werden muffen, wirkt Novalis wie eine Urt Schutzimpfung. Nicht Polemiker dagegen, sondern durch seine absolute nackte weiße Unschuld, die einen solchen Begriff des Afthetischen in ihrer inneren Kunsttreue überhaupt gar nicht als möglich ahnt.

Üsthetische Höhenluft, — die sinden wir, frastvoll, gesundend wie bei wenigen, bei Novalis. Wer sich von ihr hat durch, und durchblasen lassen wie in einem Purgatorio, mit dem kann die große naturalistische Debatte erst ersprießlich wieder ansangen. Er wird den entscheidenden Punkt erst wieder sehen — und wenn er ihn wieder sest hat, so wird er dann merken, daß er ihn eben doch mit den Augen des zwanzigsten Jahrhunderts sieht. Alch, dieses schöne, lange, lange Jahrhundert. Wenn ich mir denke, wie es noch so ganz reinlich ist, — sollten wir nicht wirklich gute Vorsätze sassen das Rausen erst losgeht . . . . .



## Wom alten Fontane

m

— dem Manne, der die Mark als Dichter noch einmal entdeckt hat und der sie schön fand ohne aufzufärben. Im Zenghaus, — einem der friedlichsten Männer des neunzehnten Jahrehunderts, meinetwegen als "Kriegsschilderer". Unf der Potsedamer Brücke mindestens, weil er so herzlich über Berlin und seine lieben Berliner lachen konnte. Aber auch neben dem Weber-Poeten an der Stätte, wo die Freie Bühne spielte. Und noch an freiheitlicheren Orten, wo man die Freiheit nicht bloß auf dem Theater spielt.

Und doch: der rechte fleck wäre garnicht Verlin selbst. Draußen in die Heide gehört er. In einen recht banalen, öden Plat, — das heißt öde und banal für den, der nie mit den Ilugen des Mannes selbst sehen gelernt hat.

Ein Schilfsließ zwischen Kartoffeläckern, rechts und links der struppige Kiefernwald als Schlußkulisse. Alles in Grau und Braun; jagende grane Herbstwolken; die Bäume rotbraun; die Kartoffelstücke lehmbraun; das Schilf gelbbraun vertrocknend; nur das Wasser zwischen den zitternden Halmen schwärzlich, die wie alte Tinte. Eine dreckige schwarze Brücke darüber. Und daneben auf einem Hügel voll Unrat, Topfscherben und Geröllen, die aus den feldern hier abgelagert sind, eine windschiese Eiche mit ein par kahlen Ustspiken über spärlichem Laub. Heuwagen sind vorbeigesahren und haben an den Zweigen graue Büschel hängen lassen, die im Herbstwinde wie Totenhaar schaukeln. Und über die Brücke sollert ein Wagen, mit alltäglich langweiligen Gesichtern. Er poltert schaußlich, dann versinkt er auf einmal lautlos in einer Wolke von Staub. Fern, wo sich die Waldkulissen perspektivisch zusammenneigen, ein einsamer Kirchturm.

Das wäre fontanescher Boden.

Aus diesem dämmernden Turm hätte er dir die Dorzeit aufstehen lassen, sich hereinschmiegen lassen mit all ihren Stimmungen in dieses Schilfsließ und diese Kartosseläcker, bis die rollenden Wolken da oben die Aebel und Stürme der Geschichte wurden, die über Menschengenerationen rauschten wie sier über das trocknende Schilf.

Uns diesen alltäglichsten Menschengesichtern hätte er dir eine seiner wunderbaren schlichten Ezählungen herausgezaubert, von der Tragik der Alltäglichkeit, von der Qual, der Resignation, dem armseligen Trost, aber auch dem kleinen lieben Glück des kleinen Einzelnen, der als geschobener, windsgestoßener Schilshalm in der ungeheuren Masse treibt.

Die Züge dieser Candschaft hätte er dir dichtend in zwölf Zweizeiler gebracht, Ding für Ding, karbe zu karbe (diese fast immer gleichen, nur so ganz zart verschiedenen karben) einfach aneinander reihend beinah wie zu einem trockenen Inventar und doch zuletzt so, daß in dem Kunstwerk dieser Wald und dieses kließ und dieser Kartosselacker

dir wie ein unendlich feines, seelenvolles Kunstwerk vor die Augen traten . . .

Wie die Meisten der mitwachsenden Generation habe ich kontanes Namen zuerst auf der Schule kennen gelernt. Dor den Versen von Sieten dem Husarengeneral, im Lesebuch. kontane erschien mir als einer der ganz Alten, wie der alte Urndt oder der alte Jahn.

Es kam mir wie etwas Unglaubliches vor, daß der Mann, der das gedichtet, noch leben sollte: er mußte hundert Jahre alt sein.

Alber er lebte und ich merkte es noch als ganz junger grüner Kerl. Die blutigen Kriege 64, 66, 70 waren vorübergedonnert. Über diese Kriege gab es mehrere dicke populäre Bände in rosenroten Umschlägen, überaus anschaulich dargestellt, aber inhaltlich ganz im hergebrachten Jargon. 2115 Verfasser zeichnete derselbe Theodor fontane. Ich bin in einem hause aufgewachsen, wo in treuem Glauben mit diesen drei Kriegen eine Urt Kultus getrieben wurde. Schilderungen dieser Kriege wurden da gelesen und zu lesen gegeben wie ein Evangelium. Eine in jedem Betracht vollkommene, in edelstem Geistesgenuß frei und sorglos lebende Nation war von abscheulichen Machbarvölkern unerhört provoziert worden, bis sie endlich zum Schwert griff und als stolze Siegfried. lichtgestalt sich Recht und Ruhe schaffte, auch im Dreinschlagen immer noch ein lichter Beros und selbstverständlich unbesiegbar. Un diesem Gedanken erbaute man sich und man glaubte auf Jahrhunderte hinaus damit alle Konflifte nach außen und innen beseitigt. Mir verkörperte sich das alles in fontane.

Wie ich dann aber selbst stärker ins Leben hineinwuchs, ging der Goldschein des absolut Erfüllten und Vollkommenen in Vergangenheit und Gegenwart naturgemäß auf ein bescheidenes Maß herunter. Der Glaube, daß die moderne preußische Geschichte das reine Heldengedicht sei; daß mit Kanonendonner der wahre Kultursortschritt geschaffen werde;

daß äußere Waffenerfolge im Inneren die tiefe soziale Verworrenheit irgendwie ändern und bessern könnten: all der gute Glaube hielt vor der Wirklichkeit nicht stand.

In solcher veränderten Stimmung erschien mir gerade kontane in der Erinnerung als der Typus jener Einseitigkeit, als der Typus des Soldaten im Gloire-Kampf, der sonst nichts sah und im eigenen Volke von einer gewissen künstlichen Lichtecke an abwärts vollkommen blind stand. Ich fühlte schlechterdings gar kein Band mehr zu ihm.

Dann kam ich in Berlin in seine wirkliche Nähe. Das gab nun noch ein ganz neues Bild. Weder ein alter Urndt ging da eisgrau um, noch ein schneidiger Militär von heute, der die Welt bloß mit seinem großen Degen kurierte. Auf den ersten Blick erschien etwas sehr viel Kleineres. Der immerhin schon alternde Herr dort im Theaterparkett mit den schlichten Jügen und dem schönen, seinen Uuge war einsach ein Theaterrezensent, ein Zeitungsberichterstatter.

In diesem Sinne hörte ich auch mehr von ihm. Nicht die leiseste Spur eines Haudegens. Upotheker hatte er von Haus aus werden sollen. Dann hatte der Dichter sich geregt und es waren jene allbekannten Balladen entstanden. Cange war das wirklich schon her. Und dann hatte gleichsam als die Diagonale aus einem "bürgerlichen Beruf" und dem "freien Poetentum" im Cebenszwang jene gewohnte Bahn sich gezeigt: Redaktionsarbeit, Zeitungszwangsschreiberei. Nicht in bunter Unisorm, sondern im Zeitungszwangsschreiberei. Nicht in bunter Unisorm, sondern im Zeitungszwangsschreiberei. Dicht in die großen Kriege mitgezogen. Im Brotdienst hatte er jene dicken Bände darüber geschrieben, unmittelbar nach den Ereignissen, als also von besonnener, historischer Kritik noch gar keine Rede sein konnte. Und jeht war er Theaterkritiker der Vossischen Zeitung . . . .

Man muß selber im Zeitungs- und Rezensions-Ceben des Berliner Alltags Jahre lang stehen, um zu fühlen, was das eigentlich für eine Misere durchleben heißt, eine solche Bahn. Gesinnungen, Wünsche, Illusionen, Kenntnisse: alles auf den Markt geworfen für den Moment, um im nächsten Moment vom Zeitungsblatt des nächsten Tages wieder beiseite gedrängt zu sein, eine fortgesetzte Schule, unreif zu reden, in den Wind und mit dem Winde zu reden und sich selber dabei bis an den Hals vor Ekel zu bekommen. Armer Kontane! Er war für mich jeht nicht mehr der Typus eines mir unsympathischen Machtprinzips, sondern selbst einer der Gestoßenen im Tebenskampse, mit dem man nicht rechten konnte. Ein Poet, der seine Kraft in minderwertigen populären Angenblicksbüchern und Theaterkritiken vergenden mußte, armes Tos!

Inzwischen und mit der Zeit lernte ich deuselben Mann aber nun abermals von neuer Seite kennen und ganz unabhängig von allem früheren schätzen.

Ich war aus dem Rheinland nach Verlin gekommen und mußte mich mühlam erst in die Mark einleben. Rheinlandschaft und Marklandschaft, — himmelweiter Kontrast. Und doch ist die eigentliche natürliche Verschiedenheit nicht das, was dem Rheinländer den Übergang in die Kiefernhaide so schwer macht. Der wahre Kontrast liegt in etwas viel keinerem, etwas Seelischem.

Die Aheinlande sind seit vielen Jahrhunderten mit Dichteraugen angeschaut worden. Über dem trockensten sonnenverbrannten Weinberg liegt ein Hauch von Poetenfreude, von menschlichem Versenken in das kleinste Blättlein Schönheit in dieser Candschaft.

Der Fremde meint es wohl: es ist aber nun innerlich eine große Sünde zu sagen, die Mark sei nicht auch in ihrer Weise ein schönes Land, natürlich mit ganz anderer Urt der Schönheit. Aber was der Fremde, vor allem der Aheinsländer und Süddeutsche, vor dieser Landschaft erst wie eine graue Aauchwolke durchbrechen muß, das ist die Nüchternheit der Menschen, die Poesielosigkeit, die sich hier in der Un-

schauung der Dinge ebenso seit Jahrhunderten faustdief vor die Dinge selbst gepflanzt hat. Jontane in seinen märkischen Wanderungen gab hier eine große Hilse, lange Zeit geradezu die einzige, die existierte. Er konnte als Brücke gelten für eine poetische Auffassung der märkischen Candschaft. Ein starker Poet steckte in diesen Wanderskizzen und dabei gerade der, den diese Candschaft branchte. Kein ganz Einheimischer, der in jener grauen Aüchternheitswolke von Ansang an erstickte. Und auch sein ganz Fremder, der falsche Lichter von außen hinein trug.

Fontane war geborener Märker, Neu-Auppiner, aus der Vilderbogenstadt. Aber die Familie hatte französisches Vlut in den Adern: das Tröpfchen Voltaire, das der altechte Märker gerade nicht hat. In seinem ganzen Wesen war Fontane ein Kind jenes Mischreiches zwischen zwei Nationen, das nie auf der Karte, sondern nur ab und zu in einzelnen Gehirnen bestanden hat und dessen größter Vertreter Chamissosse. Das Einleben in die Marklandschaft wurde mir so zugleich ein Einleben in eine unschäftbare Seite Kontanes. Von hier habe ich den Dichter zum ersten Mal bewußt, nicht im Sinne von Cesebuchversen, in ihm kennen gesernt.

Mein Blick ging dann aber auch über die Wanderbilder hinweg zu seinen wirklichen alten Gedichten zurück und so überhaupt zu seiner Cyrik, die seit Jahren in einem einzigen schlichten Bande (nur einem!) vorlag. Ohne selber zu gewissen "patriotischen" Idealen zurückzukehren, begriff ich jeht erst, aus der Landschaft, die er mich sehen gelehrt hatte, heraus, auch den Geist seiner Balladen bis in das Legendarische hinein. Im hellen Lichte geschichtlicher Kritik waren solche Sachen schwach und hilfsos. Aber am kleck verstand man sie, wie man die Rheinsagen am Rhein versteht, und man fühlte, wie der Dichter als solcher den Nerv getroffen hatte, der am Ort in Jedem mitklingt, ob er nun Legende oder Geschichte hört, ob er das wahre Wappen sieht oder

den grünen Epheupelz, der in der Cuft des Ortes darüber gewachsen ist. Und er hat ja nicht bloß Cegenden gedichtet.

Besonders in den späteren Auflagen der gesammelten Gedichte kam Perle um Perle hinzu aus der Tiefe des Menschen, Persönliches, Stimmungsblätter des eigenen Lebens. Dieses Leben war aber, einen furzen Abstecher nach England für sich gerechnet, in derselben Mark hingegangen. andy hier märkische Candschaft, Kiefernwald, rote Umpferblüten, Sandplateaus, über die der Wind rollt. In solcher Sandschaft schlummerten die Gräber seiner Sieben, die kleinen Tragödien seines Lebens, das nicht immer so glatt verlaufen war, wie es nach Alugen schien, in dem aber alles dichterische rein war und menschlich echt. Und in ihr wurzelten alle die ernsten und lustigen Gestalten seiner Phantasie, wie der Gutsherr, der sich mit einer Birne in der Casche bearaben ließ, damit aus seiner Gruft ein freundlicher Baum für die Schulbuben und kleinen Mädchen wüchse, um nur einen zu nennen — es find so viel andere.

So, nachdem ich mir den Dichter in ihm einmal herzhaft von Innen heraus für mich erobert hatte, dünkte mir freilich doppelt schade, daß diese prächtige, eigenwüchsige Dichter-individualität versanern sollte oder wohl schon versanert wäre im dunnen Rezensionenschreiben, das jeder andere auch könnte. Und es konnte mir von ihm nicht leicht etwas Bessers passieren, als daß ich auch in diesem Punkte noch nach zwei Seiten gründlich ausgeklärt und des Irrtums überführt wurde.

Inf der einen Seite wurde ich durch das aktuellste Ereignis belehrt, daß dieser Theaterkritiker thatsächlich doch noch etwas Besonderes vor anderen vorans hatte und durche aus auch als solcher nicht in die große Masse hineinverrechnet werden durste. Und auf der anderen lernte ich — mit der gleichen Verwunderung, die wohl sast alle Verehrer seiner Exrif und seiner Wanderbilder an sich erfahren haben —

44 Hauptmann

daß neben und vollends nachher jenseits der Kritisiererei auf seine alten Tage in diesem einzigen Manne noch einmal der Dichter für ein ganz neues Gebiet so gewaltig durchschlug und auferstand, wie es kaum vom stärksten Unfänger je erlebt worden ist.

für den ersten Punkt wurde entscheidend der Winter 1889/90, der auch sonst so viel im modernen ästhetischen Ceben entschieden hat.

Es kam die "Freie Bühne" mit Vor Sonnenaufgang, der familie Selicke, der Macht der finsternis. Bis auf ein paar Unsnahmen blamierte sich die ganze Berliner Theaterskritt hoffnungslos. Diese Herren, die an allen Sorten armseligster französischer und deutscher Schwänke mit der Gravität Tessings die bedeutenden Seiten herausgefunden hatten, erwiesen sich als Taube und Blinde im Moment, da zum ersten Mal wieder ein Hauch echter Kunst über unsere Bühne wehte.

Berade in diesem heiteren Sturmwinter aber wurde Theodor fontane der Kritiker riesengroß, — so groß, daß sein eigenes Blatt, dem er diente, ihn schließlich verlengnen mußte, so groß, daß die ganze ästhetische Jugend, die Wildesten und Unruhigsten, ihm begeistert zujubelten. Dieser schlichte alte Mann, ein Siebziger an Jahren, bewies endgültig, daß er nicht bloß in der Mark und der preußischen Cegende, sondern überhaupt in der Dichtung daheim sei und unabbängig von aller Tendenz Gold von Talmi zu unterscheiden wisse. Es war das Abendrot seines Kritikertums, das unmittelbar danach ganz aufhörte. Aber ein prachtvolles Abend: rot, - eine mahre lette Ehrenerklärung, daß die ganze Armseligkeit und Verknöcherung des konventionellen Kritisierens diesen schlichten Kopf nicht untergekriegt hatte. Er erkannte in dem Neuen die Dichtung und ging mit ihr und wenn noch so viel "Neues" im äußerlich geradezu revolutionären Sinne mit unterlief. Wenn fontane je in seinen Büchern

und Gedichten selber etwas Tendenz geritten hat, Tendenz nach veralteten Dingen zu: in diesen Tagen hat er es wett gemacht, als er so mannhaft für Hauptmann und Tolstoi um der Kunst allein willen und jenseits überhaupt von jeder Tendenz eingetreten ist.

Um dieselbe Zeit aber war kontane selbst schon nicht mehr bloß der Cyriker, märkische Wanderer und Cheater-Kritiker. Unf dem Gebiete des Romans hatte sich seiner innersten Kraft ein ganz neues Schaffensgebiet unwahrscheinslich spät noch einmal aufgethan, — und mit welchem Glück!

Der erste große Roman ging freilich fast spurlos vorüber: "Dor dem Sturm", 1878 zuerst in vier Bänden erschienen, später handlich in einen zusammengedruckt. 3ch habe ihn erft Jahre nach seinem Erscheinen kennen gelernt. Es ist ein preußischer Geschichtsroman, man muß etwas Legende abziehen. Alber dabei ein wundervolles Buch. Sicherlich einer der besten historischen Romane, die wir besitzen. Ohne rechten Schluß, wie eine alte Chronif, über die hinaus die Weltgeschichte ohne Ende rauscht. Aber in seinem Rahmen von wahrhaft brennendem Ceben. Bezeichnend genng, daß dieses Buch beim deutschen Dublikum von damals nicht durchschlug. Wahrscheinlich hätte er viele Bände so weiterschreiben können, obne daß die Masse es beachtet hätte. Inmitten aller patriotischen Obrase war das viel zu schwere, zu echte Kost, obwohl es selber auf extrem patriotischen Tendenzen stand. Dielleicht ift fontane selbst durch den geringen Erfolg, der sein großes Buch wie einen Dutzendroman wertete und nach ein bischen "21chtung" glatt abfallen ließ, zurückgehalten worden, mehr in diesem historischen Con zu dichten. Sehr schade darum. Er hätte all das Beste der märkischen Wanderungen uns mit der Zeit wohl noch in schönste gestaltende Dichtung umgießen können.

Schließlich muß man sich dabei trösten, daß er wenigstens der Tendenzgefahr mehr entging, als er von der Mitte der

46 Effi Briest

achtziger Jahre ab sich fast ausschließlich auf den modernen Roman warf. Mun kam eine ganze Kette guter Sachen, die allmählich auch wirklich Erfolg hatten.

Während uns heute so viel gute Kerle in der Romanschreiberei mit sechzig oder siebzig Jahren hinsterben, deren Ruf auch genau auf dem Absterbetermin steht und eigentlich nur noch den Tod der Person erwartet, um gang stockfinster auszulöschen, war der alte fontane an der Schwelle des achtziasten Lebensjahres glücklich auf dem fleck, Zeitungen und Verleger auf ihn aufmerksam wurden als eine buchhändlerisch aufsteigende junge Kraft, mit der man noch viel Geld zu verdienen hoffte. Er wurde Mode! fontanes Schreibweise war immer schlicht gewesen, echte Kunst ohne Bombast. Das Alter that nun ungewollt noch etwas hinzu: es gab der Schlichte immer mehr Reife, aber auch ab und zu einen Stich bis ins Nüchterne. Das fand man jett "naturalistisch" im Sinne eines Modeschlagwortes, und im letzten Jahrzehnt seines Cebens ist kontane allmählich in der Citteraturschablone unter die strengen Naturalisten gerückt, also selber bei den Ibsen und Hauptmann eingereiht worden, die er als Kritiker so vorurteilslos zu würdigen perstanden hatte.

Inf diese wechselnden Modeetiketten konnnt es nun im Grunde verzweifelt wenig an. Ihm ist wohl im Herzen auch nichts darauf angekommen, obwohl ihm der zeitliche Erfolg natürlich als solcher noch kreude gemacht hat. Was aber wirklich interessant bei diesen späteren Romanen ist, ist nun doch wieder die Tendenzfrage.

fontanes politische, moralische und überhaupt "weltanschauliche" Tendenzen und Neigungen sind offenbar bis zuletzt immer dieselben geblieben. Und doch hat er sich mit diesen modernen Romanen weit über jenes blinde Modepublikum hinaus auch einen festen Stamm Verehrer in Kreisen geschaffen, die diesen seinen eigenen Tendenzen sehr fern standen. Ich kann hier wieder von mir selbst reden; ich kenne aber auch eine ganze Menge Ceute, die in ihren Unschauungen extremer und über Undersgläubige jedenfalls sehr viel intoleranter denken als ich, — und die doch für den kontane etwa der Essischt ganz ausgesprochen schwärmen. Kontane hatte eben zwei Eigenschaften, und die kamen in diesen sehren Büchern immer glänzender heraus.

Einmal: er war zu sehr ästhetische Vollnatur, um in den fehler grober äußerer Tendenzmacherei, die der Dichtung wie ein Settel aufgeklebt wurde, zu verfallen. Seine Personen redeten keine Leitartikel, der Autor trat nicht aus der Kulisse und hielt Wahlreden oder moralische Predigten. Alles was er gab, lebte in der Dichtung selbst und nur in ihr.

Gerade in dieser Dichtung aber offenbarte sich das Sweite, was ich meine.

Als reiner Dichter war kontane in gewissem Sinne größer als er selbst.

Sein schönes Beobachterange, seine gerade, ehrliche Phantasieplastik waren in einer Weise, als lebten sie selbständig, in ihm selbst stärker, freier, unabhängiger als der reslektierende, vom Ceben in bestimmte kormeln des Denkens, der Moral, des positischen Glaubens hinein erzogene und bewußt sich hier fühlende Mensch, der als "kontane" unter uns umging.

Ich glaube, ich bin selbst einmal persönlich bei ihm gegen diesen leisen, aber eigentlich gerade so fruchtbaren Widerspruch angerannt. Ich hatte seinen Roman "Quitt" irgendwo öffentlich besprochen. Hatte gesagt, was ich nach einer gewissen ethischen Seite echt modern herausgelesen zu haben glaubte. Und hatte das so Empfundene äußerst warm gelobt. Man schrieb nun zu seinen Cebzeiten nicht leicht über kontane im guten Sinne, ohne von ihm einen seiner liebenswürdigen Briefe fast postwendend zu erhalten, reizend

individuelle Briefe, in seiner drollig verschnörkelten Schrift, in der ich immer noch ein Schwänzchen des alten Apothekers, vielleicht das einzige bei ihm, zu sehen meine. Diesmal gab er mir, obwohl freundlichst umhüllt, ein kleines Tadelsvotum. Ich hätte Sachen aus seinem Buche herausgelesen, von denen er selber der Absicht nach durchaus nichts wüßte, und wenn ich diese Sache lobte, so müsse er leider bestreiten, daß sie überhaupt darin ständen. Ich antwortete ihm, daß er in einigem vielleicht recht hätte, daß ich mich im ganzen aber auf den guten Spruch aus Vischers "Auch Einer" beriefe: "Ein Dichter ist immer gescheiter, als er selbst, freilich aber auch dümmer, als er selbst." (Im Roman "Auch Einer" Band II, S. 297.) Wenn ich recht berichtet bin, so hat er das, obwohl es etwas derb war, nicht misverstanden und aut ausgenommen.

Discher, der alte derbe Discher, der in der Theorie oft so dick daneben schlug, in einem gewissen Stamm gesunder ästhetischer Ersahrungen aber kaum zu übertreffen war, hatte mit dem unverfrorenen Satz wohl sagen wollen, es müsse in jedem Dichter noch etwas stecken, was über seine eigene Selbsterkenntnis hinausgehe, was intuitiv größer sei als seine eigene Reslegion und vor dem diese eigene Reslegion selber dumm stände.

Ich meine heute noch, daß das geradezu prägnant auf den ganzen kontane trifft.

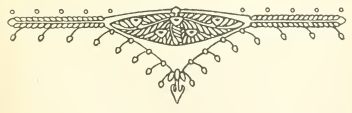
Ein Roman etwa wie "Effi Briest" ist mir ein moderner Sozialroman im höchsten Sinne; für den richtig Sehenden schildert er vernichtend geradezu den kluch der Philisterenge, den inneren Jusammensturz gewisser oberstächlicher Moralweisheiten, die grauenhafte Ceere gewisser Gesellschaftskreise, die Armseligkeit eines Mittelchens, wie es ein Duell darsstellt, gegenüber Konslikten eines Menschenlebens. Es besteht nun aber in der Chat gar kein Iweisel, daß kontane selbst, der ressektierende, selber gewissen Gesellschaftse und Morale

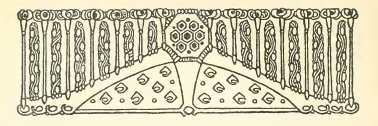
tendenzen huldigende Mensch, so weit durchaus nicht gehen wollte. Die Wahrhaftigkeit des Dichters, die innerliche Wahrhaftigkeit, die noch mehr ist als irgend eine naturatissische Doktrin, hat ihn einfach mitgerissen, über sich selbst intuitiv hinausgerissen.

Eigentlich nirgendwo erscheint die tiefste, heiligste Kraft des Dichters so eklatant wie vor solchem falle. Der Dichter muß echtes Ceben schaffen über den Kopf aller seiner eigenen Dorurteile hinweg. Es ist, als zeuge die Natur neu durch ihn und benute sein Gehirn einfach als Ceitungsbahn dabei, ohne sich im mindesten darum zu bekümmern, was in gewissen Schubfächern dieses Gehirns noch sür subjektives Material herumliege und sich gedanklich wohl gar als die Hauptsache im gewöhnlichen Ceben gebärde.

In diesem Sinne ist der alte kontane allerdings ein Maturalist von einer Energie gewesen, wie nur wenige neben ihm sie besessen haben. Jedenfalls ist ihm aber nach dieser Seite passiert, was allemal nur mit ganz großen Dichtern in solchem Maße sich ereignen kann.

Es wäre eine hübsche Sache, wenn sich das uns allen allgemein so machte: daß wir mit unseren Handlungen längst im Neuen und Zukunftlichen lebten, wenn auch unsere Tendenzen noch so weit zurück sein möchten. Nur zu oft geht's leider gerade umgekehrt: die Tendenzen strahlen Morgenrot wieder, die praktische Hand aber, die zugreift, tappt noch in den dickken Nachtnebel hinein.





## Heine im Abendrot seines Jahrhunderts

.... endlich stopft die Mäuler, — Aber ist das eine Antwort?

Heine



OR mir an der Wand hängt ein alter vers gilbter Stich. Nach einem Popperschen Gemälde von 1843. Heine im Schlafrock, mit offenem Hemdkragen, äußerst schlicht; aber im Auge ein eigentümlicher Glanz, ein echter Dichterblick, den kein anderes Heines Porträt

so besitzt. Um Rahmen stecken ein paar Buchsbaumzweige,
— von der Grabstätte auf dem Friedhof Montmartre zu
Paris.

Ich denke der Stunde, da ich sie gepflückt.

In der Swielichtwende eines Winternachmittages. Die Gräber da oben alle im tiefen Schnee. Und unten die unablässig rollende, großende Weltstadt, von der ein rotsahles Sicht in den Nebeldunst rann, wie Ilut und Pulverdampf einer Schlacht im Thal.

Das Jahrhundert selber schien da unten zu brausen, mit seinem rastlosen Wellenschlage eines Meeres von uns hemmbarem Leben. Hier das Grab aber lag wie auf dürrer Stranddüne, armes Gebein eines Schiffbrüchigen, das der Sturm ans User gespült.

Mich faßte der melancholiche Gedanke, welchen geringen Kraftauswand die Natur nur gebraucht, um einen Menschen, ob groß, ob klein, persönlich aus der flut seines Jahrhunderts herauszuwersen. Ein paar Rückenmarkskrämpke, eine kleine Gabe Morphium zuviel. Und die Welle greift das Gebein und schlendert es auf den Dünensand. Aber ein anderer Gedanke kreuzte den ersten mit siegender Gewalt. Wie unsendlich schwer umgekehrt, ja unmöglich es ist, eine Geisteskraft, eine echte Geistesindividualität, die in ihrem Jahundert einmal kesten kus gefaßt, wieder unterzukriegen, wieder herauszubringen aus dem großen Ideenleben einer Zeit.

In diesem Sinne war das Grab hier oben leer. Der Mann war niemals gestorben. Aus dem roten, rußigen Qualm da unten schien es aufzuwogen von riesenhaften Gestalten, bald im Schatten, bald im Licht, ein Titanensamps. Und dieser Mann war mitten darunter, unentwegt. Der Genius der Menschheit hielt seinen unzerstörbaren Schild über ihn, und er stand aufrecht wie einer jener naiven gottverbündeten homerischen Helden, die sächelnd wie ein Kind auf ihrem Streitwagen sausen, und die Speere biegen sich frumm an der blauen Lust, weil eine Göttin unsichtbar ihren Schleier vor sie wirst.

Wir sind Heine trot der hundert Jahre noch so nah, so greisbar nah. Eben erst ist, uralt, seine Schwester gestorben, die nur ganz unbedeutend jünger war als er selbst. Die Jahreszahl mahnt uns, daß gerade auch das Jahrehundert als solches herum ist. Wer will heute mit gutem Gewissen schon den engeren Nefrolog des neunzehnten Jahrehunderts schreiben. Will persönlich messen, wer groß, wer klein in ihm war. Auch Heine steht noch viel zu sehr neben uns. Es ist eine Täuschung, eine Täuschung der Liebe so gut wie des Hasses, wenn wir meinen, ganz objestiv sein Werk heute schon werten zu können.

Aber ich glaube, eines fönnen wir auf alle fälle schon

klar beurteilen: die ungeheure Widerstandskraft in Heine; die fabelhafte Energie, mit der er überhaupt stehen geblieben ist; die Sähigkeit, eine Generation um die andere immer wieder zu zwingen, daß sie sich vor ihm in Freund und keind teilt, und dann angesichts dieser immer erneuten Teilung mit all ihrem Sturm der Liebe und des hasses unerschütterlich stehen zu bleiben.

Hier liegt ein Kriterium der Größe, das zunächst freund und feind selber und die frage, wer von ihnen Recht hat, aar nichts angeht.

Wenn wir von einem sonst verschollenen Manne der Weltgeschichte nur die eine Chatsache wüßten, daß noch ein halbes Jahrhundert nach seinem Tode und hundert Jahre nach seiner Geburt eine ganze Menge Menschen bei der bloßen Erwähnung seines Namens in ein tobendes Wutgeheul ausgebrochen seien und nach Waffen oder der Polizei geschrieen hätten, um sich dieses Scheusals zu erwehren, — ob uns wohl etwas anderes übrig bliebe, als diesen Mann mindestens für eine bedeutende und merkwürdige Gestalt seiner Zeit zu halten?

Eine besonnene Geschichtsschreibung arbeitet dabei heute wohl überhaupt nicht mehr so lebhaft mit "absoluten Scheussälern", sie erinnert sich vielleicht eher des großen Wortes "Nemo contra Deum, nisi Deus ipse". Aber das selbst beiseite.

Ich meine, man brauchte von heine thatsächlich heute gar nicht zu wissen, daß er auch freunde gehabt hat und hat. Cassen wir bloß die Schriften seiner Gegner erhalten sein, so ließe sich vortresslich daraus nachweisen, was für ein riesiger Kerl er auf alle fälle gewesen sein muß. Wie viel Bücher, wie viel Aufsätze, wie viel Viographieen haben sie über ihn schreiben müssen. Wie hat er sie in Atem gehalten und hält sie bis jetzt immersort. Und dabei giebt es eine ganze Reihe solcher Bücher, die ich nie in die Hand nehmen kann, ohne mir zu sagen: was ist dieser heine doch

für ein Riesenkerl wirklich gewesen, daß er den und den in solche Urteile hinein treiben konnte.

Rehmen wir unseren Hoshistoriographen Treitschke mit seiner wahren Darstellungskunst und seinem übertreibenden Donner des tauben Genies. Oder den alten lieben Staatsrat Diktor Hehn hinter seinem dampfenden Punschgläschen. Oder, ein starker Absurz ja schon, Herrn Sandvoß-Kanthippus, der eine surchtbar gut gemeinte, aber surchtbar komische Broschüre "Was dünket Euch um Heine?" geschrieben hat. Oder den heute schon etwas antiquierten, ebenfalls kreuzbraven Karl Gödeke, oder meinetwegen selbst Rosegger.

Sagen wir in Pausch und Bogen, daß alle diese Cente Sinn und Achtung für Dichtung besagen. Don Treitschke und Diktor Hehn mindestens ist zu beweisen, daß ihr afthetisches feingefühl sogar ein über das Mittelmaß beträchtlich binaus entwickeltes gewesen ist. Man schreibt keinen Stil wie diese beiden, ohne selbst ein latenter Dichter zu sein, und von beiden haben wir ästhetische Urteile über andere als Beine, die ersten Ranges sind. Welche Kraft muß nun Beine ausgeübt haben, daß diese Männer ihm gegenüber so völlig aus ihrer eigenen ästhetischen haut herausfahren fonnten, um das über ihn drucken zu lassen, was gedruckt porliegt. Don einem Gedicht wie "Du bist wie eine Blume" mit dem Ders, "Betend, daß Gott Dich erhalte" lesen wir da, daß es eine Blasphemie ist, weil Heine nicht beten fonnte. Wir lesen (bei Treitschke), daß der vernichtend bitter richtende Vers "Aur wenn wir im Kot uns fanden, So verstanden wir uns gleich" ein "behagliches Geständnis" von heines eigener "Selbstverhöhnung" ist. Wir werden belehrt, daß die scheinbaren Nachtigallenlaute Beinescher Eyrif nur ordinäre Nachbildungen in der Urt sind "wie mancher feiner Stammesbrüder mit der Junge kunstreich zu schnalzen versteht, daß man wirklich eine Nachtigall zu vernehmen glaubt." (Hehn.)

Solche Urteile sind psychologisch ungemein lehrreich.

Wenn wir mit solchen Mitteln allgemein in der Ästhetikarbeiten wollten, so wäre Goethe eine Karnevalsposse, und jede Kritik könnte sich getrost selber den Hals umdrehen. Solche Urteile sonst sein gebildeter, sachlich ernster, ästhetisch zurechnungsfähiger Nänner sind wie im Rausch gefällt. Man wird mir einwerfen, Heines Sünden moralischer, politischer, stammesgemäßer u. s. w. Urt seien eben so himmelschreiend, daß dies die unvermeidliche kolge war. Uber ich untersuche ja jetzt nicht auf Sündhaftigkeit und andere Werturteile. Ich meine bloß: wie enorm muß die Krast, die Suggestionskraft, gewesen sein, die, von irgend einer Ecke Heinescher Individualität ausgehend, derartig das gesunde ästhetische kühlen sonst durch und durch künstlerisch empsindender, zum Teil genialer Naturen verwirren oder geradezu ausschalten konnte!

Das Ausschalten jeder ästhetisch zulässigen Methode würde dabei charakteristisch sein, wenn es sich auch nur um den dümmsten dichterischen Stümper handelte. Ich denke aber doch in allem frieden: darum kann es sich beim besten Willen hier nicht handeln. Überlegen wir uns bloß einen Moment, wer alles an heterogenen Elementen in diesem Jahrhundert unter dem Banne Heinescher Cyrik gestanden hat, ohne sich sosmachen zu können.

Dom alten Chamisso, der Heines Bild einst anstandslos zum Schrecken der braven Schwäblein in einen Almanach brachte, und dem alten Alexander von Humboldt, der von Heines "herrlichem" Buch der Lieder mit seinem Atem "tiesen Naturgefühls" sprach, bis auf Hermann Hüffer, den liebes vollen Biographen nicht bloß Heines, sondern auch der Drostes Hülshoff, dieser vielleicht zartesten, edelsten, reinsten Gestalt neuerer deutscher Dichtung. Mir schwebt persönlich ein Moment vor, wie Gerhart Hauptmann bei mir war und zufällig einen Band Heine vom Regal nahm, einen Ders

aufschlug, und wie es aus innerster Seele da bei isym kam: "Was war das für ein Dichter, der auch nur diese Zeile geschrieben hat!" Das Umgekehrte habe ich vor langen Jahren allerdings einmal mit Wildenbruch erlebt, der mir seinen tiessten Abschau vor Heine aussprach. Das rechnet eben wieder in jenes Treitschke-Hehn-Conto. Denn auch das ist gewiß der Ausspruch eines ehrlichen und echten Poetengemüts. Aber hier kommt eben wieder jene andere Suggestionskraft ins feld, die das Ästhetische lahm legt.

Summa: es hilft alles nichts. Ob so, ob so, kommt ein eminent starker Kerl heraus, ein wahrer Zauberer, ob wir's nun messen an den fällen, wo er das Auge naiv Sehender blihen läßt, oder an den anderen, wo er eine wahre ästhetische Farbenblindheit momentan erzeugt.

fügen wir noch eins hinzu, etwas recht Bezeichnendes. Der Mann ist so stark, daß er heute noch sein Denkmal in Dentschland dauernd verhindert.

Wir sind auf dem Punkt, wo das ein Sieg ist, ein Sieg des Intellektuellen.

Herrn Piepmeyer aus Schilda kann das unmöglich passieren. Sein Denkmal ist gezeichnet und sicher, sobald nur der Name Piepmeyers, des Allverehrten, erklingt. Heine versteht es noch heute, vor Herrn Piepmeyer etwas voraus zu haben. Keiner seiner kleinsten Erfolge, und wieder eine ganze Armee geschlagen.

Es hätte mit wunderlichen Dingen zugehen muffen, wenn Heine nicht einen ganzen Kometenschweif von Irrtum, Sweifeln und Wut hätte hinter sich herziehen sollen. Ein Mann, der solche Unforderungen stellte, wie er!

Ich habe Heinesche Verse zuerst in meinem Elternhause aus dem Munde meiner Mutter, einer Seele von kindlicher Reinheit, gehört, Verse wie das liebliche "Klinge, kleines Frühlingslied". Mein Vater liebte Börne und konnte Heine nicht ausstehen. Heines Werke existierten nicht im Hause.

Jene kleinen Liedchen aber wurden mitgeteilt, ohne daß man sich erinnerte, daß sie von Heine waren — wie ein deutsches Volkslied.

Heute erscheint mir das charakteristisch. Ich sehe das "Buch der Lieder" auf einer stillen Wanderschaft — in kleinen Tierbändchen mit Goldschnitt, die eine zarte Hand der anderen weiter giebt — leise sich einbürgernd in den ganz weichen, sensibeln, romantischen Gemütern. Die "Wallschrt nach Kevlaar" rührt tief religiöse Naturen im Innersten, bis in einen Seelengrund, wohin sonst neuere Poesie nur in den seltensten Fällen vordringt. Die Liebespoesie einzelner Gedichte triumphiert dort, wo sast das Wort "Liebe" schon zu roh ist, um die Empfindungen auszudrücken.

Und nun dazu ein ungeheurer Kontrast.

Ich besuche eine Berliner Arbeiterversammlung. hält eine Heine-feier ab. Alles steht mitten im wildesten Baren und Ringen unserer Zeit. Die Organisation, die diesen Verein hier geschaffen hat, ruht durchaus auf politischer Grundlage. Wenn man sich mit Afthetik beschäftigt, so geschieht das erst auf dem Umwege über politisches Streben. Es ist ein Streben inmitten der grellen Not der Zeit. Alles hat etwas Strenges, Hartes, unerbittlich Beleuchtetes. Schon der äußere Unblick, dieses Cokal, zitternd vom Wagenrollen der Großstadt, die Gasslammen undeutlich im Nebel von Cabaksqualm, Bierdunst und herbe, geprüfte Besichter. Redner steht auf und schildert Heine. Beine ist "unser Dichter". Ein Rufer im Streit der freiheit. Einzelne Verse gleißen durch die Rede wie Wetterleuchten. Man ahnt die schwarze Gewitterwolke, die jetzt noch hinter dem Horizont steht. In der Diskussion über den Vortrag fällt ein Wort, ein Citat . . . und der überwachende Polizeibeamte setzt den Helm auf und löst die Versammlung auf.

Welcher Abstand der beiden Bilder! Und doch lebt der Dichter wirklich fort in beiden. Der Mann, der die "Heim-

fehr", die "Wallfahrt nach Kevlaar" gedichtet hat, hat auch jene trohigen freiheitsverse gesungen, die heute noch Waffen im erbittertsten Kampse sind, schneidende Waffen. Es ist der ganze Reichtum seines Werkes, der aus diesem Kontrast spricht. Aber unwiderstehlich wird auch daraus klar, daß aus dem Jusammenstoß solcher Gegensätze eine Drachensaat von Misverständnissen ausgehen muß.

In der Seele eines Menschen läuft vieles mit seinem Räderwerk aneinander hin, ohne daß es Stöße giebt. Je bedeutender ein Geist, desto tieser der Spielraum des ganz Geheimnisvollen in seinen Grund hinab. Da mag das "Unmögliche" möglich sein. In den Wirkungen nach außen aber wird jedes dort nur im Geheimnisvollen Verknüpste unerbittlich zu einem logisch klassenden Widerspruch.

Die Schablonen des äußeren Cebens bilden Wälle, die ewig starr die flut brechen.

Eines Tages mußten so und so viel garte Bergen, die jenen weichen, träumerisch-mystischen Cyrifer ehrten, um des wilden freiheitssängers willen an ihm irre werden. war, schien es, nur im Mondschein und unter Nachtigallenschluchzen mit ihnen gewandelt, um nachher im grellen Tag aber auch alles unter ihnen zu zerschlagen, selbst den Quadergrund hergebracht selbstverständlicher sozialer und (damit zusammenhängend) ethischer Ideale und Institutionen. Man schmäht aber niemand herber als den, dem man einmal vertraut und den man in diesem Vertrauen geliebt hat. Auch noch in jenen giftigsten oben erwähnten Urteilen vermißt man nie zwischen den Zeilen der größeren, tieferen Kritiker weniastens jenen letten, bittersten Vorwurf: wir haben einmal — oder wir hätten doch beinah einmal bei dieser, jener Stelle selbst für ihn geschwärmt; wir wußten bloß damals noch nicht, was für ein Eump uns bezaubert hatte. Ein Eump natürlich in jenem anderen Sinne. Ein freiheitslump.

Huch das Umgekehrte konnte natürlich nicht ausbleiben.

Es ist heute verwischter. Die heute für Heine eine treten um seiner aktuellen Ideen im Freiheitskampse der Stunde willen, kümmern sich durchweg mit Recht den Teusel um das "Buch der Lieder", im Guten oder Bösen. Alber es war nicht immer so, und auch das erklärt vieles. In Börnes Tagen, noch zu heines Ledzeiten, hat man ihm als Schlimmstes vorgeworsen, daß er eben kein echter freiheitler sei, sondern daß der zarte romantische Poet ihm allezeit wie ein Kobold im Nacken sitze. Wir haben auch die schon gehabt, und wer weiß, ob sie nicht eines Tages wieder kommen könnten (was der Genius fortschreitender Menscheit verhüte), die es machen wie jener tragisch bornierte Held Turgenjews — der sich selbst für ein verlorenes Schaf im fortschrittskampse erklärt, weil er heimlich Verse schmiedet. Ein Dichterlump.

Man muß aber, um den Dingen unbefangen auf den Grund zu schauen, doch auch noch in jenes Geheimnis der Individualität Heines selber ein Stück weit vorsichtig hineinsleuchten. Erst dann, glaube ich, kommt das Ganze wirklich zu Tage und es kommt zugleich an die Schwelle absoluter Versöhnung für jeden, der wieder jugendlich reif dafür ist — ohne jene Schlacken des Glaubens und nachfolgenden apostatischen Versluchens. Für das "neue Geschlecht" "mit freien Gedanken, mit freier Lust", von dem Heine selber im Wintermärchen singt.

Es ist ein altes und in seiner Abgedroschenheit wirklich heute ein recht dummes Wort: in Heine stecken zwei Aaturen. Ceute haben's erfunden, die in jenem Kontrast stecken geblieben waren. Sie meinten ein Großes gefunden zu haben, wenn sie den Kontrast der Wirkung in das Gehirn des Autorsschoben. In diesem Gehirn sollten sich Zeit seines Denkens ein Cump und ein Heiliger besehdet haben. Je nach der Parteistellung verschob sich der Heilige zum Cumpen und umgekehrt. Aber man hatte doch eine Erklärung.

Die Wahrheit ist, daß in Heine zwei große Linien seines Jahrhunderts sich kreuzten. Sein Jahrhundert war es, das in ihm kämpste.

Kleinen Geistern giebt ihr Jahrhundert in ihrem winzigen Stromabschnitt irgend eine feste Direktive, in der sie
laufen, mit der sie siegen, oder im verklärendsten falle als Märtyrer sterben. Die großen, weite Stromnetze umfassenden Geister sind es, die die Kreuzungsstellen mit bekommen. In Heines Seben und Dichten erscheinen zwei große Jahrhundert-Motive fast bengalisch hell gekreuzt.

Im achtzehnten Jahrhundert wird zuerst ein Gedanke allmächtig. Die Idee, daß alles treibt, alles in fluß geraten kann. Daß es keine ewigen Institutionen giebt. Airgendwo. Religiös nicht, moralisch nicht, sozial nicht, ästhetisch nicht. Alles sließt, zersließt zu seiner Zeit, ordnet sich neu. Das Wesen der Dinge ist nicht ein gegebenes Gesetz, sondern eine Entwickelung. Im Januskopfe der Weltgeschichte ist nicht das abgewandte Antlitz, das hinter den Wolken der Vergangenheit die unzerstörbare Offenbarung sucht, der Steuermann, sondern das vorwärtsschauende, vor dem ewig neue Küsten blauen.

Die Geburtsstunde dieser Idee liegt strenggenommen noch ein Stück weiter zurück. Bei Kolumbus, der eine neue Erdhälfte aufreißt, die Kultur nach dort hin zum brausenden Ubströmen bringt. Bei Kopernikus, der die ganze Erde in den Weltraum wirft als sausenden Ball. Bei der Reformation, die den Ideen-Weltteil Rom zum Wanken bringt. Bei den kämpfenden Bauern, die selbst dieser Luther noch nicht versteht. Auf dem roten Scheiterhausen des Giordano Bruno, wo die alte starre Philosophenweisheit, ohne es zu wissen, sich selber als Phönix verbrennt und als vorwärts rollende Weltallsphilosophie einer jungen Zeit ausersteht; die harmonie der Dinge steht vor uns; jedes Ständchen unseres Leibes soll einmal Gott werden, aber erst in Ionen der Entwickelung.

Das alles aber ist nur wie Morgengrauen. Im achtsehnten Jahrhundert erst sliegen die ganz großen Minen, die Jahrtausende angelegt, eine nach der anderen auf. Mit Rousseau geht das Admiralschiff der alten Ethis in die Lust. Mit dem Dichter des "Prometheus" eine ganze klotte Glaube, Altväterweisheit, Rücksicht, ästhetische Unfreiheit. Endlich fracht die französische Revolution los. Die politischen Säulen brechen auf der ganzen fläche Europas wie Stroh. Und in einem furchtbaren Pulverdampf wird das neunzehnte Jahrhundert geboren. Alles ist aus Rand und Band, im wilden Zeichen der entsesselten Umwandlung als Kulturprinzip. Da erheben sich jeht, im neuen Jahrhundert selbst, zwei Möglichseiten, zwei Kragen.

Es ist Chatsache, daß alles donnernd fließt. Aber ist diese Chatsache eine gute oder eine schlechte?

Es sind zwei ganz verschiedene Antworten denkbar. Die eine ist pessimistisch, die andere optimistisch. Beide erkennen den Sturm der Dinge an. Aber der einen ist er bloß Sturm, Spektakel, Unruhe. Der anderen ist er die siegende Cogik, der fortschritt, die wirkliche Entwickelung zur höheren Harmonic.

Philosophisch könnte man diese beiden Auffassungen im neunzehnten Jahrhundert kennzeichnen durch die Namen Schopenhauer und Darwin. Schopenhauers Weltbewegung gipfelt in der Einsicht des letzthin Sinnlosen dieser ganzen "Welt", in ihrem Absturz ins Nirwana. Bei Darwin erscheint ein endloser Prozeß, der unter furchtbaren Kämpfen doch absolut auswärts geht. Unbekannt woher, unbekannt wohin. Aber auswärts.

Das ist jedoch nur die extremste philosophische Ausprägung. In der Dichtung erscheint alles verwickelter, verschleierter. Im Grunde sind die Gegensähe auch hier flar. Ist die Entwickelung der Dinge, die da heranstürzt wie ein Katarakt, die Linie zur Erfüllung des Ideals? Oder ist sie

bloß ein Geränsch, das uns stört? Giebt es eine Erfüllung der Ideale in dieser Welt? Giebt es keine? Soll der Dichter mitschwimmen? Soll er sich im Winkel verkriechen? Soll er aus dieser flut die Kraft endlich schöpfen, an allem zu zweiseln, den Weltschmerz zu singen? Oder soll er die Saiten seiner Harfe selber mitklingen lassen in dieser wilden Jugluft, ein Helser der Entwickelung in mittönender Seelenkraft?

In den Schwall dieser Gegensätze ist Beine eingetreten gleichjam von der Wiege an.

Man hat ihn so oft mit Goethe verglichen, schmähend bald und bald in guter Absicht. Goethe kam aus einer fozial, philosophisch, moralisch, ästhetisch noch so gut wie ruhenden Kultur. Es ist das einer der fonds seines in sich harmonischen Cebens gewesen. Was er fortschrittliches fand, fand er in einer gewissen Behäbigkeit des findens. selbst war gewiß in seinen frischesten Jahren eines der berufensten geistigen Werkzeuge des ethischen, religiösen, afthetischen fortschrittes seines Jahrhunderts. Aber den groben Kanten ging er mit Naturell und Glücksstern möglichst aus dem Wege. Mie, in seinem langen wechselreichen Leben nie, ist er zum Renegaten an der Idee geworden, die gleichsam den Kompaß ins geistige neunzehnte Jahrhundert abgiebt: daß die Ideale "von dieser Welt" seien und in der realen Entwickelung der Menschheit lägen. Schiller ist hier weit hinter ihm zurückgeblieben. Aber es gab mindestens eine späte Zeit auch bei ihm, wo er partiell resignierte. Die Politik schien ihm, nachdem er nacheinander Duzfreund Karl Augusts geworden, die Kampagne in Frankreich mitgemacht und Napoleon gesprochen hatte, ein hoffnungsloser Dünensand.

In Wahrheit lagen hier, allerdings ganz anders als er ahnte, die folgenden Entwickelungsphasen der sozialen und ethischen Idealwanderung trotz alledem auferstehungsbereit begraben. Die beizende Macht des Staubes war aber so

groß, daß selbst er sich an dieser Ede, reserviert wenigstens, abwandte. Und alles Kleinere wandte sich ab ohne Reserve.

Die Psendo-Idee stieg neben und hinter ihm breit auf: daß der Dichter sich im Kämmerlein zu bergen habe. Dort klagte er, klagte hoffnungslos. Alles war ein Jammerthal. Dichter und Welt waren komplette Gegensätze. Schiller hatte noch in einer künstlichen Weise und mit der Wucht seiner prachtvollen Persönlichkeit das "Ideal" als überweltlichen Regenbogen gemalt. Jetzt sah man nur noch eine überweltliche Regenwolke. Man sang die jammervolle Verlorenheit des Menschen, — nicht die Weltserne, sondern den Bankerott des Ideals.

In diese Stunde hinein ist Heine geboren worden, — nicht aus der ruhenden Kultur der Goetheschen Jugend heraus, sondern im wildesten Tohuwabohu des wirklichen neuen Entwickelungsstromes, der politisch gerade über Stock und Stein sauste.

Es ist recht bezeichnend, wie wir im Wirrsal nicht einmal Heines Geburtsdatum haben. Gegen die Wende des Jahrhunderts ist er geboren worden, aber die Jiffer schwankt. Man fühlt, daß sozial in dieser Zeit alles durcheinander war. Der kochende Revolutionskessel spukt nach Deutschland herüber. Goethe war noch mit so sicheren Papieren geboren. Er hatte als Geistesmacht sein Bestes gethan, alle religiösen, ethischen, ästhetischen Papiere der Menschheit durcheinander zu wirbeln, zu kassieren und neu zu schaffen. Aber auf seine sozialen Legitimationspapiere hielt er. Heine wird auch ohne sie geboren.

Das erste dann, was Heine als Dichter erfährt, ist die volle Reaktion gegen den furchtbaren allgemeinen Sturm.

Die Reaktion der Poeten.

Sie haben die wilde Zeit allenthalben mit anbahnen helfen. Jeht sind sie entseht. Alles ist robust geworden,
— die Sensitiven slüchten.

Alber der Genius der Dichtung ist im Innersten doch fein Hasensuß. Eines Tages besinnt auch er sich zurück. Die pessimistische Welle ebbt, die optimistische Welle steigt. Ein freiheitlicher, entwickelungsfroher Hauch gerät, abermals den Dingen angepaßt, in die Poesie. Das ist die zweite Linie des ästhetischen neunzehnten Jahrhunderts — die, in die Heine nicht hineingeboren ist, die er aber allmählich entdeckt.

Es ist das tiefste, diskreteste Geheimnis seines Schaffens, wie die beiden Tinien sich kreuzen.

Alls Weltschmerzler mit der Poesse des Weltssüchtigen im Winkel setzt er ein. Die Welt tobt und rast, der Poet hält sich die Ohren zu.

Aber was er jetzt innerlich raunen und rauschen hört, ist deswegen kein fröhliches, ist selbst kein Ideal mehr. Es ist ein trauriger nervöser Schatten. Die Welt ist schlecht. Selbst die Liebe taugt nichts. Die blane Blume wächst nicht jenseits der krausen Welt in einen wahren mystischen himmel, sondern sie vegetiert als arme Kellerpslanze. Weltverachtung ohne Weltüberwindung. Weltschmerz mit kühlem Rationalismus, der weiß, daß er, wenn er sich den Hals umdreht, doch in dieser profanen langweiligen Erde stecken bleibt. Das alles aber eines Tages sieghaft durchbrochen.

Eines Tages der Umschwung, daß der Dichter genau das Umgekehrte versucht. Statt Abkehr der Versuch, mit der tosenden Welle der Entwickelung optimistisch zu schwimmen. Die Stillen des Dichterwinkels, die sich an der pessimistischen Romantik gefreut, klagen: daß jett der Poet erst zum Pessimisten werde. In Wahrheit hat er seine Stellung total geändert. Er schwimmt mit dem hellen Strom des ethischen, sozialen, religiösen fortschritts.

Wenn er jest grollt und blist, so saust der Strahl nicht mehr gegen die "Welt", sondern gegen das Alte, Zerbrechende, Absterbende innerhalb der großen Entwickelungswelt. Vorher

traf er vom Ufer den Strom. Jeht kämpst er im Strom gegen Klippen. Gegen schwarze, schwarzrotgoldene, schwarzeweiße. Gelegentlich auch rote, wo er sie als Hemmniß glaubt. Auf das Recht oder Unrecht im Detail kommt ja gar nichts an. Überlassen wir das den nächsten hundert Jahren. Die Hauptsache ist, daß er den Anschluß sindet, den Anschluß an das Ideal überhaupt und das Ideal in dieser Welt, die veränderte Kampslinie des Pessimismus, vom Pessimismus gegenüber der Welt zum Pessimismus gegenüber dem Veraltenden, Sterbenden, Gezeichneten innerhalb einer aussteigenden Entwickelungswelt.

Mun aber: das alles in demselben Menschen.

Mit dem Her und Wider des Individuums, in dem an sich nichts stirbt. Was wir im Verstande ausjäten, kommt im Traume wieder. Der Poet lebt an der Traumgrenze. Es bleibt ein Durcheinander der sich kreuzenden Tiefendinge und Höhendinge.

Will man ganz scharf sondern, so giebt es in Heines Teben sogar noch eine dritte Periode. In seiner Jugend ist er romantischer Pessimist, mit einem frühalten, unreif alten Tuge, den seine Zeit hat als Wellenthal einer wilden Epoche, die jeden Überblick verloren hat. Auf der Höhe seiner Kraft ist er sozialer, ethischer Optimist, stolz getragen von einem Wellenkamm, den er sich mit erobert, den Blick auf ungeheuren sozialen und ethischen fernen. In der Krankheit, die seinem kurzen Teben zugleich das wirkliche Alter ist, fühlt er dann ein philosophisches Manko, das in beiden Phasen seines Tebens war.

Es ist schwer, das zu charakterisieren, weil etwas darin liegt, was über sein Jahrhundert thatsächlich hinaus deutet. Nicht in der Lösung, aber im Bedürfnis.

In heines erster Periode bot ihm die Entwickelung der Welt nichts, und deshalb kam er sich auch selber armsselig vor und sang wehnütige Weisen über den verlorenen

Lazarus 65

Sohn, den die Welt mit ihrem Glanz, ihrer Ciebe, ihrer Idealerfüllung jämmerlich im Stich gelassen. In seiner zweiten, echteren und klar blickenden Periode fand er die Welt in einer Knospenzeit, die Entwickelung stieg und stieg, hinter jedem stillen Träumer ging der unsichtbare Geist mit der Art, die "die That von deinen Gedanken".

War das nicht genng: dieser Blick ins kommende Glück, in die "Sonne, die klagende flamme", die einst alles rächen würde, alles segnen würde, wenn die Stunde kan ...?

Eines Tages lag Heine stöhnend auf dem Siechbett. Von seinen Lippen rang sich die dritte Frage: die Welt geht ins Licht, — aber was bin ich? Ich liege zerschmettert, wenn die Entwickelung triumphiert. Der Strom rauscht dahin, nach Vimini, in das Wunderland der Jukunst. Warum daran zweiseln? Aber wer giebt mir zurück, was ich gelitten habe? Gelitten "bis man uns mit einer Handvoll Erde endlich stopst die Mäuler. Aber ist das eine Antwort?"

Diese Frage ist keine soziale mehr. Keine im Raspmen der äußeren Entwickelung. Es ist eine rein philosophische. Was wird im Emporgang der großen Menschheitsentwickelung aus den Milliarden Individuen, die unablässig herbstlich abregnen wie welkes Caub, während der Vaum wächst?

Ich sagte, dieses Problem deute ins zwanzigste Jahrhundert. Es ist zugleich uralt und Tukunft. Die Menschheit wird darauf zurückkommen. Es hat aber das Charakterbild Heines naturgemäß noch verwirrt, daß auch dieses Motiv sich ganz zusetzt einmischte. Fromme Seelen priesen seine Bekehrung; robuste Mitkämpser, denen diese seinsten Überlaute des Jahrhunderts noch fremd waren, als sie der Dichter schon vernahm, schmähten ihn von neuer Ecke als Renegaten.

Ein Blick in die Cazarusgedichte sollte zur Klärung dienen. Der Sterbende löst noch einmal pessimistisch, das ist Besche, weltstadt richtig. Darin nähert er sich seiner Jugend. Es hätte noch eines neuen, noch tieseren gedanklichen Sichversenkens in den großen Entwickelungsstrom bedurft, um nochmals die Unserstehung des Ideals auch für diese Individuumfrage zu sinden. Aber man wird nicht vergessen, daß er noch sast um die Mitte des neunzehnten Jahrhunderts starb, in einem bangen Tiesstand philosophischen Denkens. Wie der Obolus auf der Lippe des Toten, der ein neues Gestade öffnet, erscheinen die Cazaruslieder des Sterbenden, — der Obolus für das zwanzigste Jahrhundert und seine religiös vertieste Philosophie, die kein Abfall zum Abgelebten, sondern selber auch ein Werk des Fortschrittes und seines Optimismus sein soll.

Ich sagte: ein Mensch ist groß, wenn sein Jahrhundert ihn solcher Kreuzungsstellen großer Kontraste überhaupt würdigt. Sturm, haß, Mißachtung müssen ihm in solchem Falle zuteil werden als einfacher Tribut seiner Größe. Sie beweisen sie nur.

Es giebt aber noch eine aktive Größe Heines, die ihn auch darüber individuell erhöht. Durch alle Kontraste seines Lebens ist er hindurchgegangen als Dichter.

Ich sage absichtlich nicht: als großer Dichter. Denn dieses Zusatzes bedarf es hier nicht. Wer solche Kontraste als Dichter überdauert und bezwingt, der ist schon groß.

Ich finde die Kraft dieses Bezwingens am mächtigsten in seiner mittleren Periode. Als Weltschmerzler der frühen Zeit hat er einzelne wundervolle Klänge gefunden. Aber ich möchte doch sagen, daß andere das auch haben. Ich will ihn damit gewiß nicht herabsetzen. Aber ich stelle andere neben ihn. Auch als Cazarusphilosoph seiner Alterstage hat er Gesellschafter. Die besten, aber doch einige auch. Aber ich frage, wer neben ihm steht in diesem dröhnenden Jahrhundert in der optimistisch-anklagenden Zeit seines Cebens?

Eine Untwort? 67

Richard Wagner hat ihn einmal einen politischen Bänkelssänger genannt. Wer in diesem Jahrhundert hat sich als Dichter in den Strudel der freiheitlichen, der politisch-sozialen Dinge gestürzt, ohne diesem Vorwurf zu verfallen, der so leicht ist, wenn man einen Dichter auf jeden kall vernichten will; wird er politisch, so heißt er Bänkelsänger, und bleibt er weltserner Dichter, so heißt er gesimmungslos!

Das Wunderbare aber an Heine ist, wie stark inmitten dieser Gesahr er eben als Dichter geblieben ist. Immer und in jeder Zeile hat er die echteste Dichtersorm gewahrt, mochte auch der Inhalt noch so sehr für den Moment sein. Der Sohn ist ihm geblieben. Die Dichtung hat die Momente herausgerissen. Heute noch wirken kleine Augenblicksbildchen von damals, wie die Kapitel des Wintermärchens, mit einer siegenden Gewalt. Sie wirken noch agitatorisch, hört man. In Wahrheit ist es der Triumph der Dichtung, die aus Vergänglichem ewig Typisches geschaffen hat. Keiner im ganzen Jahrhundert sieht hier neben Heine. Die Kulturgeschichte der Jukunft wird ihn an dieser Stelle sinden als einen einzig Gewaltigen — und wenn auch alles an Ideen seinen einzig Gewaltigen — und wenn auch alles an Ideen set, bis zu dieser "Zukunst".

Es ist aber einstweilen nirgendwo abzusehen, daß diese Ideen so bald vermorschen sollten.

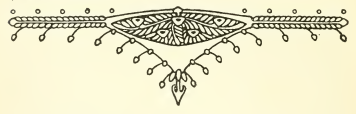
Sie vermorschen vielleicht, wenn eine gewisse Höhe der Erfüllung erreicht ist. Versteinern, wie jenes Phäakenschiff, das den Dulder Odyssens ans rettende Gestade geführt hatte, und dessen Jweck für das große Gewebe der Dichtung damit erfüllt war.

Wir segeln noch. Und wir branchen Heine noch mitten unter uns.

Das Grab auf Montmartre muß uns zu Liebe noch leer bleiben, wir lassen ihn noch nicht. Kämpst gegen ihn, verslucht ihn. Das Verbrennen in effigie thut nicht mehr

weh. Ein Cebender ist ein armer Kerl im Streit, das hat Heine genug erfahren. Er lebt, liebt, pumpt und bekommt Schuldscheine. Jeder neue Gedanke seiner inneren Entwickelung wird ihm als Renegatentum um die Ohren gehauen. Und am Ende liegt er mit der Rückenmarksdarre da und träumt von der Handvoll Erde, mit der man ihm den Mund stopft . . . aber ist das eine Antwort?

Ja, es ist eine Antwort. Die Toten, die Auferstandenen, die bekommt ihr nicht unter. "Verschwindet doch! Wir haben ja aufgeklärt!" Der Geist reitet auf einem Buchstaben durchs Schlüsselloch. "Wir sind so klug, und dennoch spukt's in Tegel!"





## Die Gebrüder Hart

Heilge Kreuze sind die Derse, Dran die Dichter stumm verbluten. Pierrot Lunaire



5 war vor vierzehn Jahren. Im Herzen von Berlin, — da, wo die Gertraudtenstraße das mals gegen den Spittelmarkt zu am engsten war und sich Omnibus, Pferdebahn, Droschke, alles hintereinander und beinah übereinander, mit einem ohrzerreißenden Lärm wie in einem

Schacht dahinwürgten.

In dieser lieben und poetischen Gegend öffnete sich irgendwo in einer Hauswand, deren geschwärzte Kirmenschilder wie eine schmutzige Himmelsleiter sich nach oben in den grauen Großstadtdunst und die Telegraphendrähte hinein verloren, eine Pforte in ein Winkelrestaurant, dessen Aamen ich vergessen habe. Dunkel schwant mir noch, als habe es "Jum keinschmecker" oder so ähnlich geheißen, und in der That lagen, so lange ich es kannte, hinter der blinden kensterscheibe zwei Sardellenbrötchen, die von kliegenklecksen schwarz waren.

Dieses Cokal, in das nie die Sonne schien, hatte ganz hinten ein Vereinszimmer, wo es überhaupt ganz dunkel war, dafür aber zum Schein der ewigen Gasssamme das wurmstichige kenster von 6 Uhr morgens bis 12 Uhr nachts eine liebliche Musik erzeugte, indem seine Scheiben und Riegel unausgesett im Rhythmus der wilden Jagd im Gertraudtenpaß mitzitterten und Klirrten.

In dieses Bereinszimmer trat ich an einem köstlichen frühlingsabend, als draußen jenseits des Steinlabyrinths alle Knospen sprangen und der flieder so allmächtig duftete, daß es der ganzen vereinten Kraft aller Käsekeller und Wurstgeschäfte des Gertraudtenviertels bedurfte, um wenigstens hier nichts dergleichen aufkommen zu lassen. Ich besuchte die Sitzung eines Bereins "besserer" junger Ceute, die nun einmal das Dichten nicht lassen konnten und sich allwöchentlich einmal einmütig an diesem passenden Orte versammelten, um sich gegenseitig zu befräftigen, daß die Zeit wieder erfüllet fei, die blane Blume wieder blühe und eine neue Kunst im Begriff stehe, die Knospe zu brechen. Wozu die Gasflamme dann melancholisch sang und die Scheiben grade vom Kreuzen zweier Pferdebahnkolosse Alleranderplats—Schöneberg besonders melodisch aufklirrten. "Durch" hieß der Verein - und dieser Name gehört heute schon der Litteraturgeschichte an . . .

Die niedrige Stube erfüllte bei meinem Eintritt ein einmütig blaugrauer Tabaksqualm, aus dem sich dem gebeizten Auge erst nach und nach ein paar Profile mehr oder minder menschenähnlicher Wesen entwickelten. Und da denn zwei merkwürdigste Profile, mir damals neu, aber sogleich von denen, die man nie mehr vergist.

Das zunächst Auffälligste und so zu sagen Übernatürliche daran war, daß die beiden Profile für den ersten Augenblick eigentlich identisch waren.

Beide mit der gleichen schönen Intelligenzstirn, die jederseits wie ein weißer flügel ins Haar eindrang; bei beiden dieses Haar so schlicht und beinahe widerborstig zurückgekämmt, wie zum offenen Protest gegen alle geniale Cocen-koketterie; beide mit demselben verrauchten Schnurrbart und

etwelchen schlecht orientierten Kinnhaaren auf der Speziesgrenze zwischen fliege und Vart; bei beiden das Ange nächst der Stirn ganz Seele, keuer, Kraft, obwohl verschleiert zwischen Kneifergläsern, die nur ab und zu einen echten Vlitz herausließen; und bei beiden endlich von diesem Charakterkopf abwärts zwei schmächtige Körperchen von unablässig wimmelnder Vewegung wie zwei losgetrennte, wuslige Eidechsenschwänze.

Ilber die beiden Identitäten stritten sich. Der grausige Fall, den Sichte nicht vorgesehen hat, schien eingetreten: das Ich, das sich wie die Wurst der Legende selbst verschlingt. Eine tobende Wortschlacht war entbrannt. Und mit einigem Seelenbeben erfuhr der hinzugekommene Reuling, daß diese beiden Identitäten sich gegenseitig die absoluteste ästhetische Ignoranz und Unfähigkeit zu jeglicher Produktion wie Kritik vorwarfen. Eine Erfahrung, die nur dadurch einigermaßen erschwert wurde, daß beide Parteien unerbittlich gleichzeitig redeten.

Übrigens beide in dem Dialekt jenes weltstadtsernen, schönen Westfalenlandes, wo die Kehlen aller treuen Wiedertäufer-Enkel nicht bloß mit dem herben Dust des roten Heidekrautes, sondern auch alle mit einer gewissen Dosis Höhenrauch getauft sind, der sich annutig durch eine gewisse Jungenrauhigkeit und Silbenverschluckung dahinnebelt.

Indessen eine kurze Weile nur, und der Juhörer war allseitig bernhigt. In der Bewegung der Debatte ging ihm zunächst plötslich blitartig der doch vorhandene Unterschied der Prosile auf. Er unterschied ein runderes, derberes Gesicht bei dem einen, mit blonderem Haar; und ein weiches, zartes in dem andern, mit wesentlich dunklerem Haar. Kleine Jüge der Kampsestaktik verrieten zugleich, daß jener der ältere war, herrischer und zupackender, dieser als jüngerer der schmiegsamere, nachgebendere. Doch das lehtere Moment war nur bedingt richtig.

Denn je weiter die Debatte kochte, desto einleuchtender war, daß diese beiden Seelen im Innersten und Heiligsten so einig waren, wie nur zwei verschiedene Menschen überhaupt sein können, und daß im Ernst jeder von beiden zugleich nachgab und in aller Wut der Diskussion immer heimlich dem Gegner unter dem Tisch die Hand zu drücken schien mit der stillen Voraussetzung: "Du bist ja selbstwerständlich doch der Hauptkerst." Und eigentsich bedrohlich blieb auf die Daner nur der Ansturm der beiderseitig unablässig geschwenkten brennenden Sigarren, der die Röcke und Hosen bedrohte und schließlich wenigstens einem armen Nachbarn ein Loch ins Hosenknie gebrannt hatte.

Das also waren die Brüder Hart. Heinrich der ältere, Julius der jüngere. Im engeren Kreise das, was sie heute im weiten sind: zwei Charakterköpfe unserer Litteratur.

Un dem Biertisch, wo sie an jenem Abend dampsumwallt saßen und mit ihrer Höhenrauch-Stimme und ihrem Heidedusst-Charakter die Debatte beherrschten, ehrten auch die neidischen, kleinlichen Elemente in ihnen etwas von dem Frühlingssturm jungen, kräftigen Werdens in der Dichtung, trotzigen Selbstgehens und Selbstkletterns, der inneren Sonne und nicht der äußeren des Erfolges zu — jenem Frühlingssturm, der wirklich wieder einen frühling gezeitigt hat in der vereisten deutschen Dichtung der Jahre nach 1870.

Bekannt waren sie selber damals freilich erst durch die Unfänge des reichen, dichterischen Schaffens, das die Folge von ihnen bieten sollte. Julius besonders durch einige lyrische Sachen ("Sansara"), von denen ein kleiner Rest des Besten in seine späteren lyrischen Sammlungen (die schon reisere "Homo sum" und die ganz geklärte "Triumph des Cebens") übergegangen ist, und durch sein Schauspiel "Sumpf". Heinrich durch die Tragödie "Sedan" und den lyrischen Strauß "Weltpsingsten", der heute noch seine einzige lyrische Gabe ist, seltsam genug bei einem Dichter, der jetzt seinen eigent.

lichen Auf durchaus dem Vers, wenn schon dem epischen, verdankt.

Bekannt, und vielleicht damals sogar noch bekannter, waren außerdem beide durch ihre "Berliner Monatshefte" und "Kritischen Waffengänge". Bier hatten sie die Jugend um sich versammelt und mit lustiger Saust auf ein Paar von den Allten losgehauen, die in der deutschen Dichtung der Zeit die Honoratiorenstühle einsaßen, ohne eigentlich je echte Dichter gewesen zu sein. Ein fröhlicher Staub wirbelte da auf und zugleich schien neue Sonne hinein. Nachher haben andere die Sache viel gröber und lauter gemacht und wohl den Ruhm beausprucht, auch fritisch die neue Bewegung geschaffen zu haben. Im Grunde und nachträglich kommt auf diese Priorität herzlich wenig an, denn diese fritische, negative Seite ist bei allen Bewegungen später doch die belanglose, und das Aftive allein das wirklich Neue und Wichtige. Aber wer selber jene Krisen der achtziger Jahre noch mitgemacht hat, der weiß genau, wie damals gar kein Sweifel war, von wo auch hier der erste, frische Hauch eingesetzt hat: eben von den Heidebrüdern aus Münsterland. Ihren stärksten Zauber lernte ich an jenem Abend noch kennen. Den Zauber der Persönlichkeit.

In diesen zappelnden Quecksilbermännlein lag, sobald die Debatte ins Große und Ernste ging, etwas vom Stammeln des wirklich Gottgeweihten im höchsten Menschenund Kunstsinne.

Ich hatte den "Dichter" damals nacheinander in den seltsamsten Frakensormen erlebt. Alls Geheimrat mit Vauch und Stern, der von Goethe den Vanch und Stern hatte, sonst aber nichts. Alls Kaffechausschwäßer, der mit ästhetischen Phrasen handelte, wie man in der Rosenthalerstraße Hosen verkauft. Hier aber waren zwei echte ästhetische Vollmenschen, in ihrem ganzen Innern nur auf eine Saite gestimmt: das höchste der Kunst. Mit dem Juge des Dionyssschen,

das die durch und durch ästhetische Weltbetrachtung dem Menschen verleiht und zugleich dem naiven Kinderzuge, dem nichts Menschliches fremd ist. Ohne jede Pose und doch mit einem unsichtbaren Kranz. Keinem klotigen Corbeerkranz, sondern lustigen roten Rosen mit träumerischem Dust. Und ein paar Dornen, die doch nur den Träger selbst stachen.

In diesen Menschenkindern, denen es nicht an drolligen Menschlichkeitszügen sehlte, blühte grade das eine, was weder der dichtende Geheimrat, noch der mit Dichtung handelnde Kaffeehäusler je aus sich herauspressen konnten: Kraft. Tiefe intuitive Künstlerkraft, die den Menschen besaß und beseelte die in jede kleinste Regung hinein als der Nerv aller Dinge und als das Maß aller Dinge.

Man war nicht eine Stunde mit ihnen zusammen, ohne das zu empfinden. Das Gas über uns sang seine traurige Melodie und die Scheiben klirrten vom Stampfen der Pserdebahnkolosse Alleganderplat—Schöneberg. Aber man fühlte, daß dieses Milieu hier versank. Dieses geborene Künstlertemperament baute sich nicht erst auf aus einem künstlichen Milieu. Es brauchte an sich keine Großstadt, keine soziale Frage, keines von all den Dingen, von denen man wohl geglaubt hat, daß sie den modernen Dichter "machten". Es kam von innen heraus, in elementarer Wucht, in der roten heide, die von Wiedertäusern träumte, genau so, wie hier im herenspuk des Gertraudten-Engpasses.

Ein paar Tage später habe ich die Brüder dann zum erstenmal in ihrem eigenen Heim besucht, und das war wieder sehr lustig.

Dertieft werden konnte der erste Eindruck nicht leicht. Aber es kam doch eine farbe hinzu. In der Cuisenstraße. Das Haus, ein Kasten von wurmstichiger Scheusäligkeit, lehnte sich unmittelbar an die Stadtbahn. Hier klirrten nicht nur die Scheiben, sondern die Tinte tanzte im faß, und die noch unverkloppten Rezensionseremplare wiegten sich rhythe

misch im Regal, wenn die Stadtbahnzüge sich kreuzten. Bisweilen hatte man das Gefühl, ein dicker Zug kollere geradeswegs über den Schreibtisch am kenster. Auf dem Schreibtisch
lagen Blätter mit Versen. Julius' Handschrift wie zierliche
Bazillenschwänzlein aneinandergemalt, Heinrichs in romantische
Schnörkel ausgebaucht. Eine Verliner möblierte Stube in
der Luisenstadt, über der Eisenbahn, drei Schritte von der
Charite, im Tentrum der Weiberkneipen und Versatzimter
des Studentenviertels. Hexses "Kinder der Welt" hatten
anderthalb Jahrzehnte früher hier herum gewohnt, und als
brave Idealistenkinder natürlich von alledem nichts gemerkt.
Die Weltkinder, denen mein Besuch galt, wusten überall
hübsch Bescheid und waren doch Lebensidealisten trotz jenen.

Wolzogen hat in seiner Komödie "Cumpengesindel" später versucht, einige Süge des alten Hartschen Bohemien-Haushaltes künstlerisch zu verwerten. Er hat ihn selbst nie gekannt, und was ihm, der an sich ein so prächtiger Kerl und sonniger Humorist ist, schließlich dabei herausgekommen ist, ist in Hinsicht des Modells ein arger Unsinn. Er hat die komischen Ausenstände nach Hörensagen kopiert, ins Herz aber zwei ausgemachte Stiesel gesetzt. Damit ist der Nerv getötet.

Das Geheimnis des Hartschen Haushaltes von Unno Dazumal beruhte in dem Kontrast, daß hier inmitten eines Rattenkönigs kleiner Menschlichseiten und menschlicher Lächerlichseiten (die übrigens alle mit einer Chräne im Wappen anzuschauen waren) zwei wirklich große, goldechte Poeten mit heiligster Dichterkraft und mit großen, echten Menschenherzen standen. Wolzogen sah den Staub der Dinge qualmen, aber nicht den Sonnenstreisen, der hindurchbrach und dessen steter Lichtglanz doch erst die spaßhaften Staubteuselchen tanzen ließ und damit die eigentlich humoristische Situation schus.

Harts kamen aus einem typisch prächtigen kerndeutschen Bürgerhause der Provinz, wo die Kinder scheinbar blank und

bloß in den härtesten Daseinskampf hinausslogen, um nachher zu merken, daß sie einen einzigen Panzer besaßen, der am Ende doch alles andere aufwog: einen unbestechlich blanken Idealismus und die eiserne Kraft des Ideals.

Sie kamen nach Verlin und mußten sich durchbeißen. Mit schönen bürgerlichen Karrieren "neben" dem echten Verus war es nichts. Das ist der Weg zum Geheimrat in der Dichtung. Dafür waren diese trotzigen Individualisten mit ihrer naiv offenen freiheit im Denken nicht geschaffen. Jum psissigen Litteraturspekulanten, der Verse und Kritiken ausschreit wie Vörsenpapiere, sehlte aber auch alles. So ging denn jahrelang so manches schief, schiefer und am schiefsten.

Zeitungen wurden gegründet und verfrachten. Was sachlich wirklich Bewegungen schuf, Unregungen gab, das feld ebnete zu einem neuen Cenz: das erschien praktisch in Bestalt immer erneuter Mikerfolge, vor denen der ehrsam strebende Philisterjüngling sich befrenzte und die Verleger fluchten. Bewiß waren diese beiden keine praktischen Benies. Sie hatten föstliche Einfälle, 3. 3. die Gründung des Citteraturfalenders, den Kürschner heute mit so viel Erfolg besorgt. Aber andere nahmen ihnen das Gute aus der Hand, und sie ließen es fahren mit der Sorglosigkeit echter ästhetischer Naturen, denen der ideale Zweck alles, das "Geschäft" aber immer eine mehr oder minder wurschtige Spielerei ist. Manches verdarben sie auch selbst, indem sie im Moment, da eines angefangen war und die ganze Energie forderte, schon ein Neues saben und danach griffen. Sie waren eben auch Naturen mit innerer Entwickelung, oft rapider Entwickelung. Was ist das im Geschäftsleben aber für ein Begriff: innere Entwickelung?

So gingen die Dinge, wie sie konnten. Tolle Vohemien-Jahre. Das einzige wohl, was die Drangsal über die beiden vermochte, war die Erweckung eines gewissen Galgenhumors. Die Verleger, die Zeitungen, kurz die ganze Brotseite der Kunst wurden nicht ernster genommen, als der flotte Student etwa seinen Schneider nimmt. Mag er wettern. Eines Tages wird's doch wohl der Alte bezahlen. So tröstete hier der innere Glaube an die eigene Kraft. Eines Tages würde die doch alles wett machen. Und sie hat es.

Don diesem inneren Palladium seiner Modelle hat Wolzogen keinen Schimmer begriffen. Und darum hat er auch die wahre Ansatztelle gar nicht gefunden für die wahre Tragikomödie des Hartschen Haushalts von damals.

In diesen beiden innerlich unbeirrbar zielbewußten Dichterköpfen lebte selber jener Kraftglaube. Aber indem das harte Ceben sie in ein gewisses Niveau zunächst festbannte, stießen sie auf Schritt und Tritt auf die wirklich tragischen Gestalten dieses Niveaus. Die armen wirklich Verscheuchten, Verlotterten, Verkrachten der Vildung, die das wüste Großstadttreiben herumschmiß wie herrenloses Strandgut.

Lange Jahre durch, wenn man zu harts kam, fand man in ihrem armen heim immer und immer wieder die seltsamsten Gestalten. Stellenlose Schauspieler, die auf dem alten Sopha nächtigten, verkrachte Studenten, Bucklige, die sich nachts in eine alte hose ringelten, in einem Bein geborgen und mit dem andern zugedeckt, neu zugereiste halb poeten, die noch keine Wohnung hatten und auch kaum eine sinden würden, litterarische Propheten, die vom Prophetentum nur die heuschrecken und Kameelshaare besasen. Das kam und ging, sebte hier Wochen und Monate wie zu hause, aß, was da war, und pumpte, was bar war. Und alles aufgenommen mit der gleichen, unerschöpflichen Gutmütigkeit, alles hingenommen, wie selbstwerständlich, alles gefüttert und gepsteat durch Teilen des letzten eigenen Groschens.

Mancher Redakteur, der in diesen Jahren gegen die Brüder wetterte wegen eines Vorschusses, der niemals abgearbeitet wurde, mancher Verleger, der ihnen grollte wegen Zahlung auf Versprechen, die nicht so gehalten wurden: er ahnte nicht, daß mit seinen Groschen ein Tisch gedeckt stand für die ganzen hungernden Alräunchen und Huhelmännchen der Verliner Kunst, und daß seine beiden Poeten oft selber hungerten, nur um diese ganz Armseligen zu beruhigen.

Und dieses unendliche Mitsleid, diese nie versagende Güte war neben der eigenen Kraft der zweite goldene Sonnenstrahl, der durch den Staub dieses Timmers der Cuisenstraße sichtbar jedem Besucher entgegenleuchtete.

Es ist im allgemeinen ja ein seltsam Ding um die Butmütigkeit bei den Dichtern von heute. Der dichtende Gebeimrat und der Börsen- und Kaffeehauspoet sind sich, wie in so vielem, auch darin verzweifelt ähnlich, daß sie egoistischer, eisiger, gegen arme Seelen abstoßender und gröber sind als andere Menschenkinder. Es pflegt für sie nur eine form zu geben, für die sie auch eine offene hand an Minderwertige oder gang Unbedeutende haben: wenn es sich möglich zeigt, eine Klique zu bilden, einen Kreis fleiner, stiller Ruhmesherolde für den eigenen Zweck. Davon war bei harts damals aber schlechterdings keine Rede. Die meisten Mitalieder ihrer stillen Tafel- und Sophagemeinde standen der ganzen fähigkeit nach selbst hierfür jenseits von gut und bose. Sie aken, rauchten, schliefen und pumpten. Jum Reklamemachen und Ruhmreden fehlte ihnen jeglicher Ort, und die meisten, wenn sie fort waren, versanken im Schwarz der Grofftadt auf Miemehrwiederschen. Es handelte sich also um reines Mitleid. Mehrfach waren auch die lieben Hutzelmännlein, die da Kost und Logis erhielten, alles eher als dankbar - wie sie denn überhaupt meist die feltsamsten und nicht unbedenklichen Eigenschaften mitbrachten. Mitleid sah darin nur einen Grund mehr, zu helfen. "Es ist doch selbstverständlich, daß das Jammerleben den armen Kerl auch moralisch berunterdrückt", sagte mir Julius einmal von einem der am tiefsten und dauernd Gescheiterten. "Wer in den Dreck fällt, wird dreckig. Aber ist der Dreck nun etwa ein Argument, ihm nicht zu helfen?"

Natürlich war das äußere Bild des ganzen Haushalts, der sich auf diesen Voraussehungen entwickelte, ein doppelt groteskes. Und doch in aller Misere innerlich ein liebes Bild. Eine unendliche Wärme ging von diesen unordentslichen Stuben aus. Diese Idealisten, die in ihrer fernen Sonnenwelt lebten und ihr äußeres Dasein sorglos wie ein Puppenspiel dahintanzen ließen, sich wohl auch schier unentwirrbar in seinen groben Drähten verknoteten: sie hatten für jeden Fremden, der sie suchte, nicht nur ein tröstendes, sondern auch oft ein wirklich praktisches Wort.

Schlieflich fanden sich ja nicht nur die gang Hoffnungs. losen zu ihnen. Es kam auch dieser oder jener, dem nur vorübergehend sich der Himmel der Existenz einmal umwölkt batte, der aber im Herzen doch die ähnliche Dauerkraft, das aöttliche Weizenkorn von Eleusis des Talents, wie sie selber, trug. Unerschöpflich war auch hier die Quelle ihrer Crostarunde, ihrer Ratschläge. Ihre Phantasie dachte sich in das Ceben ihres freundes bis in die diskretesten Gründe hinein. Und wenn im Moment gar nichts Praktisches zu belfen war, so wärmte doch das Temperament der beiden selbst, die wundervolle, befreiende, künstlerische Sorglosigkeit, die sie selber bethätigten, der zuversichtliche Blaube, daß das Wahre und Edle und Echte nun einmal der Märtyrer auf Erden sei, der aber doch an keinem dummen Erdenkreug wirklich sterben könne. Mir klingt ein Vers im Ohr, in solcher Stunde von Julius einem freunde in ein Buch geschrieben (ich glaube zum Teil Citat):

> "Die Kunst hast Du geliebet, Die Kunst hast Du geübet Dein Seben lang. Die Künste hast Du verachtet, Nach Wahrheit nur getrachtet,

Drum werd' Dir and nicht bang: — Anr den Mut nicht verloren, Kommst in den Dreck bis über die Ohren!"

Das ist nun alles lange her.

Der frühling junger deutscher Dichtung, den diese lustigen Bohemiens eingeläutet haben, hat inzwischen manche schöne Unospe geöffnet. Und sie selbst sind hochgekommen, — hochgekommen durch die einfache siegende Macht der wirk-lichen Ceistung.

Noch aus jener unordentlichen und verstaubten Zigeunerstube, wo die Alräunchen in alten Hosen nächtigten und oft ein geistiges Königreich um eine Zigarre feil war, sind die zwei ersten Gesänge von Heinrichs gigantischer Menschheitsdichtung ("Tul und Nahila" und "Nimrod") emporgestiegen. Dieses Werk, inzwischen noch durch "Mose" verstärft (ein vierter Band, aus der Renaissance: "Menschheitsfrühling", ist im Manuskript vollendet) steht in seiner Urt völlig einsam groß am Schlusse des Jahrhunderts, ein Markstein deutscher Dersdichtung, das einzige Versepos unserer Zeit, das ernst zu nehmen ist, kolossal in seiner Menschenzeichnung, wie von süßestem Wohllaut in seiner form. Stufenweise, wie es sich vollendet, wird es erst allmählich sich auch ins volle Licht allgemeiner Würdigung heraufschieben. Aber schon steht das Vorhandene wie eine Cyklopenguader über der rasch verströmenden flut der Tagesdichtung da, — vielleicht nur noch zwei, drei Steine und die Schattenhöhe ift überragt, die ganze goldene Sonne auch des höchsten äußeren Erfolges alüht auf den Bau.

Und während in Heinrich so der Epiker durchbrach, klärte sich bei Julius in der Lyrik (ich rechne seine Novellen mit zur Lyrik) der gärende Most noch in der letzten Bohemien-Teit zum tiesen, schweren, individuellen Wein.

Es läßt sich schlecht von einem Cyriker sagen, daß er der erste seiner Zeit sei. So persönlich der Dichter gerade

in seiner Cyrik hervortritt: die Cyrik im Banzen geht doch immer mit gangen Tiefständen und gangen Hochwellen daher, wobei viele zugleich hoch oder tief kommen. In der Zeit der Romantik klang die deutsche Cyrik wie aus einem grünen Märchenwalde allerorten zugleich auf. Um die Mitte des Jahrhunderts war das ganze Niveau bergetief abgesunken. In den letzten Jahrzehnten ift es dann wieder, als sei ein verstimmtes Instrument an fünfzig Stellen zugleich neu eingerenkt worden. Micht einen einzelnen übergroßen und gang neuen Cyrifer haben wir wiedergewonnen. Sondern die lyrische Welle steigt überhaupt wieder an. Es wäre wertlos, Julius Hart durch eine tote Rangnummer heraus. zustreichen auf Kosten von anderen, die alle heute im Wellenkamm schwimmen und, jeder in seiner Weise, stolze und starke, eigenwillige Talente sind. Und doch: wie ich den letten zusammenfassenden Band Hartscher Cyrif ("Triumph des Cebens", 1897) in diesem Moment wieder vor mir sehe, ist mir, als sodere eine flamme daraus empor.

Eine flammende Inbrunft der Sehnsucht umfängt mich unter wunderbaren farben, wunderbaren Klängen. Sehnsucht des ganzen Jahrhundertendes. Ich weiß nicht, wer das so in seiner Cyrif herausgezaubert hat wie er, und welcher zweite es so prägnant auf die Machwelt bringen soll.

Man sagt von unserer Zeit, daß sie nicht mehr betet, obwohl noch Glocken genug in ihr klappern. In Harts Dersen ist alles Gebet. Das Gebet der Menschheit an einer Wende, die nicht nur die eines Jahrhunderts ist. Es wird eine Zeit kommen, wo die rückschanende Menschheit ihre wahre Geschichte nicht mehr in Pergamenten und Zeitungen sucht, sondern in der Cyrif. Sie wird eine neue 21rt der Sichtung einführen, wer zu brauchen ist und wer nicht. Der fleine Band hart wird dann eine ihrer fostbarften Geschichtsquellen sein, und man wird ihn aufschlagen, um vom Menschen am Ausgang des neunzehnten Jahrhunderts wie 6

in einer Chronik zu lesen. Don seiner Qual, seiner Liebe, seiner Sehnsucht. Wie er ein Mensch zwischen zwei Welten war. Im Teppichrauschen des Besitzes wie auf Salas y Gomez saß — und in der Bohemienstube der Tuisenstraße neben den Alräunchen und Heuschrecken-Propheten, über den Dersatämtern und Mädelkneipen und zwischen der Charité und der kollernden Stadtbahn den roten himmel seiner Sehnsucht offen sah, als wohne er schon darin . . . .

Mir kommt das Wort "Wahrheit" in die feder.

Wir sind in all den Kämpfen um den Realismus die letzten zehn Jahren hindurch wieder genugsam durchzehechelt worden auf die alte Pilatusfrage, was Wahrheit sei. Was ist Realismus, was ist Wahrheit in der Cyrik? Es ist soviel darüber geschrieben worden, soviel weise Orakelsprüche — bis zu der ganz tiesen Weisheit, die sich durch alles durchzeserssen hatte und plötzlich wieder außen auf der trivialsten Oberstäche saß: daß das ganze Versemachen eigentlich unrealistisch, wahrheitswidrig sei, weil kein Kasseephilister und kein Droschkenkutscher gewohnheitsmäßig in Versen rede.

Wie ich diesen lichten, sebenswarmen Versband durchblättere, meine ich, ich sühste den Nachtatem der Szene im faust: "Was weben die dort um den Rabenstein? — Weiß
nicht, was sie kochen und schaffen. . . . Vorbei! Vorbei!"
Un diesem Buche ist alles so tren und echt, — der moderne
Mensch so nacht und wahr . . . in all seinem Notruf, seiner
Ungst und Klage — aber auch in dem ganzen Licht, das
als schimmernder Regenbogen über jeder Zeit, auch über
unserer, steht, sobald der innere Mensch sich nur zu sich selbst
durchgerungen, sich gleichsam zu sich selber in allem Sturm
der Dinge heimgefunden hat.

Wenn eine Gedichtsanmlung wie diese nicht das beste Dokument ist, mit dem wir unseren leisesten wie lautesten Herzschlag auf Enkel und Enkelsenkel retten: dann wollen wir lieber überhaupt darauf verzichten, diesen Enkeln etwas

von uns nachzulassen. Die "Wahrheit", die hier nicht mit fann, mag ruhig in Pyramiden modern.

Das Buch setzt ein mit Heimatsklang. "Von Westen kam ich, schwerer Heideduft umsloß mich noch . . ." Es ist die Heide "Westfalenlands". Nie, in der ganzen Sammlung nicht, verleugnet sich dieses Wurzeln in einem ursprünglichen Landschaftsbilde, das die tiesste Stimmung giebt. Man erlebt im Verlauf der Verse mit, wie der Dichter sich allmählich immer mehr einlebt in eine andere Art Heide, als die des Münsterslandes: den kargen, lückenreichen, staubigen Kiesern-Schlagwald, der in der Umgegend Berlins als die "Heide" bezeichnet wird.

Auch diese märkische Heide hat ihre starke Eigenart, — in der Einsamkeit eine gewisse melancholische Größe, näher und nah der Weltstadt dann eine wieder ganz besondere, unruhige Romantik, die mit dem Wachsen dieser Großstadt erst entstehen konnte und jetzt ihre Dichter lockt als etwas echt "Modernes". Es ist rein stofflich soviel Verlin, soviel Mark in Harts Strophen und seine Person ist zugleich so unzertrennbar mit dem Großstadtleben verwachsen, daß die Eiteraturgeschichte der kolge ihn einsach den Verliner Cyrikern, die dann wie eine geschlossene Schule erscheinen werden, zurechnen mag. Und doch slutet hinter alle dem immer und immer die westliche, die echte rote Heide.

Die rote Heide, in deren Purpurteppich aus berauschend duftenden Blüten bei aller Einförmigkeit und Stille etwas Üppiges, Dämonisches liegt, das zugleich wild ist und die Sinne mit einer zauberhaften Süße umstrickt. Über diesen roten Teppich läuten die Abendglocken einer alten Stadt, an deren Kirchturm die Käsige mit den zermarterten Wiedertäusern hingen, und wenn die Sonne über der Heide sinkt, schwimmt das Cand wie in Rosen und Blut.

In der herben, von Erika umsponnenen Erde dieses Heidelands wurzelte unsere größte deutsche Dichterin, die Droste-Hülshoff, einsam und knorrig wie eine vom Wald

versprengte Eiche, die der Heidesturm in wunderliche, verwunschene kormen gezwungen hat, durch deren Caub aber das Brausen und Wehen höchsten, reinsten Menschentums in vollkommenster künstlerischer Cäuterung geht.

Den tiefsten seelischen Grund, das eigentlich Unbewußte seiner Dichterkraft hat Hart von hier mitgebracht, von dieser Heimatscholle, ganz so wie die Droste-Hülshoff. Bloß daß es sein Coos sein sollte, sich mit dieser Wiegengabe nun in der rauchschwarzen, elektrisch erhellten Riesenstadt einzuleben, wo die Probleme für Leben und Dichtung so ganz anders wuchsen, als in der klösterlich stillen Halle der Meersburg am grünen Bodensee, wo die Droste später heimisch war.

Der ganze erste Cyklus der Dichtungen nennt sich "Aus der Großstadt". Auch die drei nächstfolgenden (Walpurgisnacht, Trauernde Liebe, Totentanz) gehören wesentlich noch dazu.

Aur zuweilen fließt der Blick wie im Traum noch in die alte Candschaft hinaus; so in dem wundervollen Gedicht "Ceuchtend fließt die Nacht...", das mit biographischer Treue in den Heimatskreis des Dichters führt, ohne doch in einer Seile aus der Magie süßester Traumwirkung herauszufallen. Im engeren Kreis hat mancher wohl vor Jahren die originale Kraft dieses machtvollen lyrischen Talentes zuerst zwischen dem Silberduft gerade dieser Strophen herausblitzen sehen, um sie fortan dann nicht mehr aus dem Auge zu verlieren.

Sonst alles durch und durch Probleme, Stoffe der Großstadt. Es ist ein sester, charakteristischer Zug, der in den
zwei lehten Jahrzehnten dieses Jahrhunderts die jungen
deutschen Poeten nach Berlin, in das Gerassel der Weltstadt,
gedrängt hat. Einer nach dem anderen, auf welcher Scholle,
weit draußen jenseits unendlicher Wälder, felder, Heidestrecken, Ströme und Berge er nun gewachsen war, mußte
hinein in diesen Schlot, diese ungeheuere Retorte, wo die
Giganten-Chemie eines neuen Weltalters ihre Experimente
macht. Un alle trat eine gewisse konstante Reihe von Er-

fahrungen heran, mit denen sie sich dann mehr oder minder aut im Sinne ihrer Dichterfraft auseinandergesett haben. Gewisse soziale Dinge, die die Großstadt nicht im trägen Strom, wie die Proving, sondern in dramatischer Spanning gab. Gewisse erotische Konflikte, versengende Glut rascher Unknüpfungen, die so leicht gelöst schienen wie geknüpft, und nachher doch mit einer unendlichen Schwere, mit der ganzen Schwere des Ewig-Menschlichen, das auch die Großstadt niemals löschen kann, durch das Ceben schatteten. Ein allgemeines Gefühl des Ringens in einer Stickluft, wo gerade das feine dichterische Gemüt sich in verzweifelter Tragit bewußt zu werden schien, daß ihm eine wüste Band den bunten Schmetterlingsstaub von den flügeln streife. Ein Gefühl des Sinkens, bei dem die eigentliche Persönlichkeit bald gang in roben Massengefühlen zerschwand, bald sich nur noch als herr einer Ruine fühlte, eines Wracks, das, von Sünden, Konzessionen und Verleugnungen bis zur Nacktheit abgetakelt, haltlos im schwarzen Ozean trieb.

Indere haben das in vielen Bänden ausgedrückt. Bei Hart sind es ein paar wahrhaft monumentale Gedichte geworden, bloß ein paar. Aber in ihnen die ganze Erfahrung mit all ihrem Stimmungsnachklang in einer Deutlichkeit und Kraft, die unerreicht dasteht. Die ganze soziale Stimmung zusammengedrängt in das eine Gedicht von der Kieser am Bühl: wie die Leiche des im Lebenskampf Verzweiselten, der dort Hand an sich gelegt, in die Sonne starrt, und es den Dichter durchzuckt: "Auf mein Haupt die Schuld... D auf unser Aller Haupt — Hällt dies Menschenblut." Oder das ganze Liebesweh einer eisernen Zeit in den Strophen "Die Drossel ruft vom Lindenbaum" mit dem ausklingenden Refrain: "Noch einmal saß mich deine Hand — Inbrünstig küssen keiß und schwer, — Nicht deinen Mund! Ich ließe sonst dich nimmermehr."

Es sind, wie gesagt, viele, beinah alle von hente, die

auf ähnliche Dichtungsmotive getrieben wurden. Hart hat den prägnantesten Ausdruck gefunden. Alber mehr als das.

Seine Sammlung steht nur etwa bis zur Mitte im Banne dessen, was man Großstadt-Poesie (mit einem immerhin mangelhaften Ausdruck) nennen darf. Das höchste Problem, das dem Dichter als Persönlichkeit im Geklapper und Gewirre der Weltstadt erwächst, geht über die Weltstadt hinaus.

Man könnte es als das Problem bezeichnen, wie der Dichter hinter all dem Wirbel und Rausch nun endlich sich selbst wieder zusammen findet, — sich wieder als ein Gauzes, das gelernt hat, aber in der Cehre geläutert ist, unter allem Schutt und Aebel entdeckt. Wie die zweite Hälfte seines Bandes zeigt, ist Julius Kart dieses zweisellos noch viel Köhere auch gelungen.

Aus all dem grenzenlos Trüben, Verzweifelten des aufs Tiefste durchschütterten Gemüts steigt eine große, reine Harmonie. Mit ihr erscheint die eigentliche Persönlichkeit erst wieder ganz klar, — klar und tief.

Die Gefahr ist vermieden nach zwei Seiten. Einmal: im unendlichen Schwall der Gesichte sich ins balladenhaft Unpersönliche zu verlieren. Dann, was noch wesentlicher: alles Ich-Leben, alle Ich-Entwickelung gleichsam in einen Winterschlaf ergebnisloser Resignation zu bringen, die als solche dann starr bleibt bis zur Pose und zur Langweile einer Pose. Dor diesen beiden Klippen sind auch moderne Lyriker von sehr großer, Hart soust tief verwandter Kraft wie vom Magnetberg gelähmt stehen geblieben. Hart selbst nicht.

Man rühmt vom Drama, wenn es eine Entwickelung der Charaftere zeigt. In dem Gedichtbuche Harts sehe ich im schönsten Sinne einen Emporgang des Charafters, der das Buch trägt: des Dichters selbst. Der letzte Cyklus "Insel der Seligen" kommt in seinem Glanze so start nur zu Stande durch die früheren, meist so tiefdunkeln. Aber es bleibt nicht beim Gegensatz: er überwindet sie ideell.

So hatten beide Brüder eines Tages ihre Kraft nicht

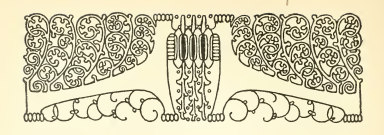
nur als Glauben, sondern aktiv gefunden. Damit lösten sich von selbst die alten Puppenschalen. Das Glück kehrte auch änherlich ein. Durch die Verbindung mit der "Täglichen Rundschau", der sie beide lange einen Teil ihrer Zeit als kenilletonisten und vor allem als Theaterkritiker widmeten, ordneten sich ihre änheren Verhältnisse allmählich aufs Beste.

Es ist kein Ruhm in unserer Zeit, Theaterkritiker für ein Tagesblatt zu sein. Und doch haben diese proteischen Naturen auch an dieser hoffnungslosen Stelle noch das relativ Veste gethan. Im Tohuwabohu der Tagesdummheiten hat Heinrich den Humoristen in sich entdeckt, der mit köstlicher Satire den Bühnenkarneval geißelt. Julius aber wahrt sich den Rufals der ernsteste, unerbittlichste Urteiler großen Stiles, den die Verliner Theaterkritik zur Stunde besitzt.

27mn wurde anch sonst alles anders. Schon in den letzten Webeln der Vohemienzeit taucht das liebliche Kindersgesichtchen auf, das Julius' Liebessahrten beschließen sollte. Wer hente das farbenbunte, von Gaben des Geistes und der häuslichen Kunst schillernde Heim der beiden, Julius und Martha Hart, besucht, hinter dem liegt weltensern der alte, tolle Hausstand der Alräunchen vom Luisenviertel.

Und doch der alte, stete Cichtstreifen der Gerzenssonne hier wie dort.

Schließlich ist es doch das große Lichtband, in dem all das Veste auch der Kunst dieser echten Menschen entstanden ist. In diesem Lichtbande sind Tul und Aahila aufgestiegen, die einsamen Urmenschen im Tropenwalde mit ihren ersten bangen Sehnsuchtsaugen, Nimrod, der wilde erste Übermensch, den der Vlitz zerschlug, Moses, den Christus überwand; und Inna und der arme Gekrenzigte an der Kiefer, und das summende Schwesterstimmichen in der Weihnachtsnacht, und der singende Vogel am Grabesthor, unter dessen Singen endlich, endlich doch die Pforte sprang . . . . . (21bgeschlossen 1900)



## Altes und Neues über Gerhart Hauptmann

Allein man nimmt sich nicht in acht, Und, schlupp! ist man zur Welt gebracht. Busch

WEI Plandereien über Hauptmann stelle ich hier mit Absicht hintereinander.

Die erste ist von 1889, die zweite von 1899. In den zehn Jahren Zwischenraum spielt sich ein ernstes Stück deutscher Litteraturgeschichte ab. für mich, und ich denke auch den Einen oder

Underen, hat der erste Aufsatz heute ein historisches Interesse. Er ist am 12. Oktober 1889 in der "Gegenwart" erschienen, also acht Tage vor der denkwürdigen ersten Ausstührung von "Vor Sonnenaufgang" auf der "Freien Bühne". So viel mir erinnerlich, ist es der erste aussührliche kritische Ausstander in einem angesehenen Blatte damals schon über Hauptmann veröffentlicht worden ist. Das Vrama lag zur Zeit erst als Buch vor. Nach der Aussführung vom 20. Oktober griff der Theaterreserent der "Gegenwart" meine Buchkritik auss heftigste an, — wie es denn überhaupt eine Instige Zeit war, wo die Rezensenten sich in ein und demselben Blatte in die Haare krallten.

Heute kommt mir meine Kritik von damals, über das einzelne Stück wie über den ganzen Mann, zwar in der Form a bissers hausbacken vor, — aber ich bin fröhlich, daß ich zum Sinn wesentlich noch heute nichts zuzusetzen hätte, — was denn auch nicht geschieht.

Ich sehe hinter den Zeilen eine hübsche Stunde, wie man sie im Ceben nicht oft hat: unter den Kiesern bei Erkner gelagert ein paar gute Freunde und Hauptmann liest aus dem Manuskript vor. Da konnte man wohl über allerlei debattieren, — aber das wußten wir paar schon im zweiten Ukt: das ist einer, — und was für einer. Nicht bloß unser lieber Geselle aus so und soviel guten Stunden, — sondern ein dramatischer Dichter, der den Jahrhunderten gehört.

Uns dieser Stimmung heraus ist das heute vergilbte Blatt in einer Zeit entstanden, da (wenig später) die hochehrwürdigsten Berliner Kritiker den Gerhart Hauptmann etwa so anschauten, wie wir heute den Mörder von Konit begaffen würden.

Inzwischen sind aber zehn Jahre so sachte abgerieselt im Chronosglase, und man braucht, um sein Freund zu sein, wirklich Hauptmann nicht mehr zu loben, — das können, um mit dem alten Merk zu reden, die anderen auch.

In mir hat sich manches gedreht in der Zeit.

Bei unverminderter Liebe zur Praxis, wo immer etwas geleistet wird, habe ich doch ein gut Teil Theorie wieder von mir geschüttelt, wie das Bäumlein, das andere Blätter hat haben gewollt. Das Bäumlein wollte nämlich andere Blätter haben, weil sich in seiner Philosophie manches ausgewachsen hat, dem dann die alten Hosen nicht immer mehr paßten.

Davon ist in dem zweiten Anffatz einiges wenigstens andeutungsweise zu selzen.

Im übrigen gab den Unlaß zu dieser soviel späteren Planderei der auf alle Fälle unzeitgemäße, dumm modes

launische und grob undankbare Titel einer Tagesbroschüre "Cos von Hauptmann".

Ich hoffe, in nochmals zehn Jahren reden wir abermals einiges, — mit einem Händedruck, daß es eben der nrakte gute Witz des Welträtsels ist: wir bleiben immer dieselben und haben doch fortschreitend alles anders, — Nasen und Ideen. In diesem Sinne seien besonders Dir, lieber Hauptmann, diese Blätter — in alter, nie getrübter Freundschaft, — noch besonders von Herzen zugeeignet.

## 1. Ein deutsches realistisches Drama

Das alte Wort von den "Opfern und Ideen", mit denen eine Übergangszeit, wie unsere gegenwärtige, sich begnügen müsse, ist vielleicht nirgendwo so berechtigt, wie auf dem Gebiete des modernen Dramas.

Die Opfer gewahren wir alltäglich, sie fallen unter dem Schnitt einer unerbittlichen Sichel, die auf litterarischem Gestiete ebenso folgerichtig wirkt, wie das Darwinsche Gesetz von der Auslese der Passenden, das den qualvollen Untergang Unzähliger einschließt, in der Vildungsgeschichte der Alrten. Don gärenden Ideen wogt es allenthalben, aber der entscheidende Schritt von der Idee zur That läßt sast überall auf sich warten; es blüht die Tendenzdichtung, die Frucht unverdauter Ideen ist, oder in der die Ideen wenigstens noch keine konkrete Gestalt angenommen haben, es blüht die Spezies des "theoretisch-realistischen" Dramas, das dem Hommnkulus der Retorte gleicht, aber noch kein wahres dichterisches Leben besitht.

Der Kritiker ist doppelt übel daran in solcher Zeit.

Er kann das Geleistete noch nicht aus voller Überzengung gut heißen und darf sich doch weder dem Mitleid
mit den Opfern, noch der Unerkennung vor der Triebkraft
der wild gärenden neuen Ideen verschließen.

Das Drama, von dem ich hier zu reden habe, gehört zu den tröstenden Erscheinungen, die, eben weil sie noch so selten sind, in ganz besonderer Weise Beachtung verdienen. Der Titel: "Vor Sonnenaufgang. Soziales Drama von Gerhart Hauptmann" (Berlin, C. f. Conrad) scheint sast symbolisch gewählt zu sein auch im Sinne der Ästhetik. Ist er es, so mag der Intor wohl zufrieden sein, — sein Werksteht der kommenden Sonne zum wenigsten schon sehr nahe.

Bisheran kamen die Vorboten des neuen Tages für das realistische Drama sast nur aus dem Auslande zu uns. Ernste, reise, zum Teil bereits alternde Männer standen dahinter, wie Tolstoi, wie Ibsen, von denen jeder auf mehr oder minder verwickelter Cebensbahn für sich seine Opser gebracht, seine Ideen sich langsam und schwer individuell ausgebildet hatte. In der älteren Generation unserer lebenden deutschen Poeten hat sich strenggenommen kein einziger, weder im Roman, noch im Drama, selbständig zu jenem Programm des Realismus emporgekämpst — ein seltsames Zeichen, das die Litteraturgeschichte der Zukunst nicht eben mit goldenen Lettern in ihr Buch eintragen wird. Es ist Jeit, daß auch bei uns die Dinge sich wenden. Das Geschrei grüner Jugend hilft nichts, wir brauchen Thaten.

Das Drama Hauptmanns ist eine solche That.

Dem Grundprobleme nach führt uns "Vor Sonnenaufgang" in die Nachbarschaft von Jolas "Assonier". Ein
Trunkenbold hat eine Tochter, die, außer dem Hause erzogen
ein reines und trefsliches Mädchen geworden ist, das einen
geliebten Mann zweisellos sehr glücklich machen würde. Der
Mann scheint sich auch zu sinden, ein kremder tritt auf,
gegenseitige Neigung entwickelt sich jäh, die Beiden verloben
sich heimlich. Aber der Liebhaber weiß nichts von dem Laster
des Vaters. Alls ihm ein befreundeter Arzt die Augen öffnet,
verstößt er seine Brant. Denn er ist ein Mensch von eiserner
Konsequenz und kanatiker der Vererbungstheorie. Er will

gesunde Aachkommen um jeden Preis, die kommende Generation ist ihm heiliger als sein und des Mädchens Glück. Die Tochter des Alkoholsäusers kann niemals sein Weib werden, in Nacht und Nebel flüchtet er aus dem Hause. Das Mädchen, im Sumpfe eines grauenhaften Kamilienlebens allein gelassen, tötet sich selbst.

Das ist das nackteste Gerippe der Kabel, ohne die zahlreich hinein verschlungenen Nebenhandlungen, ohne das wundervolle Cokalkolorit des schlesischen Bauernlebens, in dem sich das ganze abspielt. Es ist das nackte Problem und die nackte Cösung.

Die Cösung wird zweifellos sehr viel angesochten werden und das, wie mir scheint, mit gutem Recht. Ich will ihr, ehe ich das "Realistische" im engeren Sinn an dem Drama betrachte, vorweg einige Bemerkungen widmen.

Es ist nämlich nicht außer acht zu lassen, daß die Entscheidung über Wert und Unwert dieser eigentlichen "Cösung" nur halb und indirekt vor das korum des "Realismus" gebört. Sie gehört nur insosern dahin, als sich die Cösung konsequent (natürlich) ergeben muß aus dem Charakter der beteiligten kiguren. In der Person des Autors dagegen, die im Bann irgend einer Idee erst diese kiguren geschaffen und zusammengeführt hat, gehört jene Entscheidung vor ein im Wesentlichen ethisches korum.

Diese Dinge darf man nicht durcheinander wersen. Es giebt keine irgendwie bedeutende Dichtung, auch keine noch so realistische, die nicht in setzter Instanz einem ethischen Moment entspränge; gerade Sola, Ibsen, Colstoi sind die besten Beispiele, die man nur verlangen kann, und keine den Realismus verteidigende Asthetik wird ohne weiteres an diesen Dingen rütteln können. Jede, auch die dümmste und unscheinbarste Chatsache des menschlichen Lebens hat eine "Moral"; der Dichter, dessen höchstes es gerade aus der Theorie des Realismus heraus ist, seine gestalteten Sachen

mit der vollen Wucht wirklicher Thatsachen vorzusühren, unterliegt, er mag wollen oder nicht, jenem Geset, und weil man weiß, daß er das Ganze seines Werkes im Voraus berechnet und als solches "gewollt" hat, so wird auch er, der realistische Dichter, der sich vielleicht aufs Lebhasteste stränbt, irgendwie auf Tendenzen geprüft zu werden, schließlich doch mehr oder minder für die Moral verantwortlich gemacht merden müssen, die sich aus der entscheidenden Chatsache seines Stückes, der Lösung, ergiebt. (Stil au! Zusat 1901.) Das in Paranthese, um das Misverständnis auszuschließen, als wendete ich auf den konsequenten Realisten etwas an, was die realistische Älsthetik überwunden habe, nämlich die Moralfrage.

Das Drama Gerhart Hauptmanns wirft nun mit ganzer Energie sogar ein ethisches Problem höchster Urt auf. Den kaden habe ich oben angedeutet. Ich frage nun: Handelt Ulfred Loth, der Held des Stückes, richtig, wenn er das Mädchen verstößt? Ich denke, unbedingt nicht.

Worauf gründet sich gerade unsere modernste, unsere böchste Moral? Auf das Mitleid. Die Natur — d. h. der große Mechanismus, den wir uns unserer menschlichen Organisation nach nun einmal im Gegensatz denken zu unserem fühlen und handeln — kennt nichts von diesem Mitleid. Ihr entspricht vollkommen der Held des Hauptmannschen Dramas. Wenn seine Konsequenz die höchste Ethit der Menscheit würde, so kämen wir genau auf den Standpunkt, den die alten Spartaner eingenommen haben sollen und den die Matur bei ihren Auslesegesetzen allerdings einnimmt: nämlich schwächliche Kinder, franke Menschen, alles, was irgendwie den rapiden fortschritt verlangsamen kann, einfach totzuschlagen, mit kältestem Blut eine ganze Generation abzuschlachten zu Muken einer kommenden. Coths Handlungsweise ist einfach und rund ein moralischer Totschlag. Wenn sich das Mädchen nicht mordet, so geht es noch schlimmer, geht es moralisch in der Giftlust seiner Umgebung zu Grunde. Coth weiß das, der Urzt sagt es ihm mit dürren Worten; trohdem handelt er nach dem Buchstaben seiner Theorie, als lebendig gewordenes Naturgeseth, mitseidssos, skrupellos.

Der Autor wird einwenden, er habe in seinem Helden auch gar nicht den Typus dessen, was wir uns wünschen, schildern wollen, sein Loth solle eben kanatiker sein und kein Idealmensch, er solle, wie die anderen Gestalten des Stückes, auch nur ein Mensch "vor Sonnenaufgang" sein.

Das lasse ich deshalb nicht ganz gelten, weil im Derlauf der fünf Akte thatsächlich das ganze Licht auf diesen Soth fällt. Wie ein Heiliger, wie der Bürger einer bereits errungenen höheren Kulturwelt tritt er unter diese Bande von Säusern und Schwindlern, von verrotteten Bauern und noch verdorbeneren Geschäftsleuten, die das Rassinement großstädtischer Bentelschneiderei auss Land verpstanzt haben. Und er kommt nicht bloß als das — er kommt als ein Helsender, einer von denen, die, von höchstem Mittleid getrieben, ihr Licht hinableuchten lassen wollen in den dunklen Schacht der Unwissenheit, des Elendes.

Mag der Antor wollen oder nicht: aus jedem Wort, das Coth redet, hören wir den Klang einer so edlen, so besteutenden Stimme, daß es wohl hieße den Dichter mit Gewalt gering schätzen wollen, wenn man ihn nicht mit diesem seinem Helden identifizierte. Und dieser Mann handelt nun im entscheidenden Momente so?

Im Cause des Stückes ist wiederholt von sozialistischen Unschauungen die Rede. Wie es sich nun mit diesen verhalte: ihnen schlägt der Schluß ganz unbedingt ins Gesicht. Ein sozialistischer Apostel, der von seinem Programm einsach das Mitseid streicht, dürste eine sonderbare Persönlichkeit sein, ein Prediger, der trostbedürstigen Menschen predigen wollte, sie sollten sich nur lieber ruhig umbringen, sie seien doch verpfuscht für die Sukunst, und der im Machtbesit wohl gar

das Henkerschwert zu dieser Arbeit schwingen würde, scheint mir wenig Aussicht auf Erfolg zu haben.

Man vergesse nicht, es ist ein Todesurteil, das Coth verhängt. Die Irt, wie die Heldin ums Leben kommt, spricht nicht mit. Es handelt sich dabei bloß noch um eine Dollstreckung des Urteils. Helene wählt den leiblichen Tod an Stelle des moralischen — hierhin liegt für sie lediglich die höchste, willensstarke Steigerung ihres trefslichen Charakters, sie wählt als tapkeres, gutes Weib das Bessere. Die ganze Glorie des Schlusses aber fällt auf das eiserne Spartanertum. Toth scheidet nicht als ein innerlich, moralisch Gerichteter — man hat das Gesühl: er weint dem Mädchen vielleicht eine Thräne nach, aber er spricht dabei innerlich befriedigt zu sich: Konsequenz des Gedankens ist mehr wert, als ein Menschenleben.

Inders wäre es, wenn noch ein Alft folgte; die fünfzahl ist ja für diese seine Technik, die möglichst natürlich möglichst ohne große Effekte arbeitet, sehr gleichgültig, die Alke sind doch aufgelöst in eine Reihe gleichartiger Scenen — also meinetwegen bloß noch ein paar, bloß noch eine Scene. Die ältere Technik mit ihren raschen Dolchstößen am Schlusse würde vielleicht Loth noch einnal zurücksommen, die Leiche des Mädchens sehen lassen; beim Anblick der Toten müßte er doch den entsetzlichen Unterschied zwischen lebendig erhaltener Theorie und einem zerstörten Menschenleben erstennen, er müßte sich mit demselben blutigen Hirschsänger erstechen.

Das wäre nun weder neu noch geschmackvoll, ich will es technisch ganz und gar nicht als Ausweg vorschlagen. Aber die Jdee wäre so wenigstens gerettet, und die rechte Form zu sinden wäre eben Sache des Dichters gewesen, der Kritiker kann ihm das nicht nachträglich herauskonstruieren. Monologe giebt es für diese gereistere Technik überhaupt nicht mehr. Das ist in der Theorie ganz gut, hauptmann

kommt auch durchaus bequem ohne dieses notwendige Abel der älteren Kunst aus. Aber gerade hier beim Schlusse fühlt man doch, daß irgend etwas derart fehlt. Man sieht wohl, wie das Mädchen den Dolch holt, aber man sieht keineswegs in die Seele des abgehenden Coth. Der beste Schauspieler könnte uns nicht aus der 27ot helfen, denn der Seelenkampf, den wir gewahren möchten, bricht aller Natürlichkeit nach erst aus, als Coth allein mit sich ist. Wie soll uns das Drama ohne Monolog diesen "Sturm in der Brust" vergegenwärtigen? Wir müßten es mit durchmachen, wie der Mann sich die Frage stellt: "Ist es möglich, daß Mitleid mit der Zukunft, Vorsorge für eine späte Generation uns verhärten darf gegen eine mitleidswerte, Bilfe begehrende lebendige Mitwelt? Darfst du einen ertrinkenden, gerade dich um Hilfe anrufenden Menschen noch tiefer ins Wasser hineinstoßen, weil du etwa weißt, er ist lungenfrank, wird doch nicht mehr lange leben, wird höchstens dich selbst noch anstecken ?"

Ich breche hier ab, ich denke, die Undeutungen können genügen.

Jederman sieht, daß ein Werk, das solche Probleme auswirft, eine bedeutende Arbeit auf alle fälle bleibt, auch wenn man Einwände gegen die Sösung sindet. Vollends nun, wenn wir nach dem Allgemeinen die eigentliche Aussührung, die "Gestaltung" im engeren Sinne und die äußere Technik ins Auge kassen, so kann von Einwänden überhaupt keine Rede sein, die volle Freude des Kritikers muß sich äußern, wosern er sich überhaupt nur noch ein Restchen von Begeisterungsfähigkeit erhalten hat. Gerhart Hauptmann ist ein durch und durch gesunder Dichter.

Was er schafft, das steht klar und deutlich da. Diese Bauern, dieser reiche Lump aus der Stadt, der unbekümmert des Geldes wegen in die Trinkerfamilie hineingeheiratet hat und den Gegensatz zu Loth bildet, das alles lebt, das spricht

und bewegt sich mit jener absoluten Cogik des Wirklichen, dieser Dialog strömt mit einer Natürlichkeit, die selbst beim denkbar einfachsten Inhalt für den, der auf so etwas achtet, so etwas vielleicht seit Jahren mit der Diogeneslaterne sucht, ein Genuß allerersten Ranges werden muß.

Und der Dichter wagt allerlei, das so, wie die Dinge nun beute einmal liegen, wirklich eine kühne Chat zu nennen ift, obwohl jede auständige realistische Theorie es längst als etwas selbstverständliches gefordert hat: er läßt seine Bauern im Dialeft reden, läßt sie reden in allen ihren wunderlichen Wendungen, die ihnen die Mehrzahl unserer älteren Dorfgeschichten so jämmerlich schlecht nur nachgestammelt und nachgefälscht hatte. Wunderbar, wie das Rohe, das doch eine Dichtung dieser Urt nicht ganz entbehren kann, das die Ehrlichkeit gebieterisch fordert, wie dieses Rohe gemildert, abgedämpft, erträglich gemacht wird durch diese Dialektworte, ohne daß es doch seine koloristische Bedeutung einbüßte. Das Schwelgen im Rohen ist übrigens Hauptmanns Schwäche nicht. Der trunkene Vater erscheint in dem Stück mehr wie ein Ungefüm hinter einem Gitter, das zwar jeden Augenblick ausbrechen kann, aber durchweg doch der eigentlichen Bandlung fern bleibt. Die dämonische Wucht der Zolaschen Schilderungen wird damit allerdings niemals erreicht, aber das für etwas beigesteuert zur Möglichkeit einer Bühnenaufführung.

Je mehr man den eigentlichen Grenzen der Technik sich nähert, desto heller erstrahlen die Vorzüge der ganzen Dichtung. Da ist alles bis ins kleinste hinein ausgemeiselt, ausgeseilt und doch darum noch nicht im bösen Sinne ausgeklügelt. Ohne Suchen nach Essekten, nach pomphafter Steigerung, ist doch der Heraufgang von Akt zu Akt vollkommen deutlich herausgebracht. Niemals fühlt man ein Nachlassen, ein Atemholen der Kraft, niemals die Spuren guter oder schlechter Caune bei der Arbeit. Hier steckt es eben, was ich oben die Gesundheit des Dichters genannt

habe. Aur ein gesunder Geist hat die fähigkeit, neben der großen, vielleicht sehr rasch erfasten Idee des Ganzen nun auch das Kleine und Allerkleinste mit voller Liebe zu behandeln, nur ein gesundes Auge sieht so scharf, so unbeiert durch subjektive Beeinflussung das Winzige und doch Wertvolle im großen Gesamtbilde.

Und es mag sogar sein, daß das Bewußtsein von dieser eigenen unerschütterlichen Gesundheit dem Dichter bei jener erwähnten ethischen Sösungsfrage etwas den Standpunkt verrückt hat. Er läßt seinen Loth einmal im Stücke selbst ein Urteil über Jola und Ibsen fällen, es "seien gar keine Dichter, sondern notwendige Übel", er sei "ehrlich durstig und verlange von der Dichterkunst einen klaren, erfrischenden Trank", keine "Medizin". Das ist hart und im letzten Sinne doch auch unwahr. Welcher Mensch darf in solchen Übergangszeiten wie heute sich vollkommener Gesundheit rühmen? Soth am wenigsten, der nachher selbst so grob beweist, wie schwankend seine Ethik schließlich doch noch ist, wie sie zum widerwärtigen Starrsinn, zum Lanatismus sich verhärten nuß, um überhaupt im einfachsten kalle der Praxis sich durchzuhelsen.

An solchen Stellen ist es eben offenbar ein gewisses Überschäumen des eigenen Gesundheitsgefühls im Autor, das sich in die Dichtung drängt, ohne dort recht hineinzupassen. Tadeln wir das nicht — es ist hundertmal besser als im umgekehrten falle das störende Hineintragen subjektiver Krankheitsstimmungen in die Dichtung, das bei so manchem unter den kleinen Pseudorealisten bemerkbar wird und oft das Einzige ist, worin diese wüsten Köpfe ihren "Realismus" erblicken.

Sehr viel Gewicht legt Hauptmann auf die szenischen Ungaben. Sie füllen gelegentlich ganze Seiten. Einmal wird die früheste Morgenstunde auf einem Zauernhofe geschildert — ja, man muß wohl sagen: geschildert. Kein Romanschriftsteller von der Sorgsalt Zolas könnte es genauer machen, bloß daß bier noch ein gezeichneter Plan mithilft.

Die auftretenden Personen, selbst solche, die kaum etwas zu sagen haben, werden mit Worten ganz ins Detail hinein abphotographiert — bis auf die karbe der Augen, also weit über das direkte Bühnenbedürfnis und die äußerste Bühnenmöglickkeit hinaus.

In allen Stellen dieser Urt fühlt man, wie undeutlich bei diesen konsequenten Realisten die Grenze zwischen dem Drama in seiner leider fast erwarteten' Erniedrigung zum Tesedrama und dem Roman wird.

Ich selse in diesem Überströmen in erster Linie ein Faktum, ein Phänomen, das in unserer gegenwärtigen Litteraturphase eintreten muß und sich zweisellos noch mächtig verstärken wird. Don irgend einem künstlichen ästhetischen Standpunkte hier schulmeisternd sich einmischen zu wollen, scheint mir ein gänzlich versehltes Untersangen; es giebt in der Poesie so wenig eine Konstanz der Arten wie in der Biologie, und wo sie scheindar besteht, da kann man mit Sicherheit auf eine Periode der Stagnation, des Chinesentums schließen.

Unlängst ist mir eine Novellensammlung zu Gesicht gestommen, "Papa Hamlet" von Holmsen (hinter dem Pseudonym steckt einer der fanatischsten jüngeren Realisten); diese Novellen nähern sich aufs äußerste dem Drama, und auch das ohne Schaden. (Gemeint ist Arno Holz, dessen "Papa Hamlet" anonym erschienen war; der oberstächliche Satz wird der Bedentung dieses Auches natürlich in keiner Weise gerecht. Jusat 1901.)

Die Hauptsache bleibt, daß der Dramatiker wie der Romanschriftsteller sich klar über sein Verhalten an der Grenze ist und den Schritt bewußt als Meister beider Gebiete thut, nicht aus Versehen und Stümperei. Das ist ja bei allen diesen technischen Experimenten die notwendigste Forderung: volle Meisterschaft im Alten, dann erst Versuche zu Neuerungen.

## 2. Los von Hauptmann?

Ein sideler Mann, der vom Dichter nichts anderes wüßte, als was man in den üblichen Tageskritiken liest. Er müßte vom Dichter ein Vild gewinnen, so gut als Wit, daß es zu leben verdiente.

Auf der einen Seite, scheint es, ist der Dichter ein Wesen, dem von Kritik und Publikum "gestattet" wird, zu dichten. Diese polizeiliche Genehmigung kann gegebenenfalls entzogen werden, wenn der Herr sich irgendwie missliebig macht. Auf alle fälle ist der Herr so zu behandeln, daß er immer den Strick am Halse fühlt. Über eine Pslicht der Dankbarkeit ist hierorts nichts bekannt. Bei Betriebsunfällen wird noch ein Tritt hinterdrein gegeben und im Wiedersholungsfalle unerbittlich die Konzession entzogen.

Auf der anderen Seite wird wahrscheinlich, daß die Dichter eine organisierte Bande von Beutelschneidern, Erpressern und blutigen Ceuteschindern sind. Als große Kraken friechen sie ab und zu unter die ahnungslose Menge, saugen sich fest und sind rein nicht wieder fortzukriegen. Bis in gewissen Intervallen immer wieder einmal die geknechtete Seele der Kritif und des Publifums sich einen Stoß giebt und mit Urmen und Beinen sich von dem sangenden Scheusal loszuzappeln beginnt. Dann kommen die Telle, die Drachentöter mit Schilddevisen: Cos von Goethe! oder: Cos von Hauptmann! Und endlich wird der Gefler, der Iwan der Schreckliche gestellt, zerfett, mausetot gemacht. Die Welt atmet auf, sie kann wieder in Rube ihre Börsengeschäfte treiben, ohne sich von diesem Ungeheuer auf Schritt und Tritt ausbeuten zu lassen durch den Zwang, Bücher zu faufen, in ernsthafte Theaterstücke zu geben, ernsthafte Kritiken zu schreiben und zu lesen, und wohl gar nachzudenken.

Vor Jahren habe ich einmal in der Münchener "Gesellschaft" eine Serie tief sittlich ernst gemeinter Aufsätze gelesen, in denen Horaz, Schiller und Heine reihum einfach als böse Wanzen geschildert wurden, die der geplagten Menscheit die wohlverdiente Nachtruhe raubten. Der selige Du BoisReymond empfahl, Goethe als den quetschenden Ballast unserer Zeit über Bord zu wersen. Nach Karl Dogt ist Homer ein Kerl gewesen, der uns fast dreitausend Jahre mit seinen wurstigen Balgereien griechischer Duodezsfürsten auf dem Halse gelegen hat. Jetzt ist die Reihe schon an Gerhart Hauptmann, von dem wir nach einer zehnjährigen ausreibenden Thätigkeit für seine Dichterideale hören, daß er das lähmende Mittaasgespenst des Fortschritts in der modernsten Kunst sei.

Ja, wie rasch das geht.

Jetzt haben wir das neue Drama von vor zehn Jahren schon am Kreuz. Die echten Kannibalen essen ihre Väter wenigstens erst im ehrwürdigen Alter auf. Wir litterarischen Kannibälchen machen jetzt schon alle zehn Jahre Dichter-Metzelsuppen-zest. Es heißt, unsere Zeit lebt eben immer rascher, und wer rascher ist, der . . . Merkwürdig nur, daß von diesem Raschleben in der echten ästhetischen Ceistung ebensowenig zu merken ist, wie in der wirklich ernsten ästhetischen Anteilnahme.

So grundgescheit wir über Hauptmann als bereits verflossene Größe philosophieren mögen, — in den ganzen zehn Jahren hat uns keine Sibylle und kein Komet doch einen zweiten ganz großen deutschen Dramatiker herausbeschworen.

Und so viele D-Zug-Cosomotiven heute auch am hausbackenen Weimar vorbeisausen mögen, — seltsamerweise ist der Modemann des raffiniertesten ästhetischen Geschmacks, mit dem wir ins neue Jahrhundert eingetreten sind, immer noch tein geringerer, als der alte Goethe selber. Man nuß im Herbst 99, bei der 150. Geburtstagsseier des Alten, wie der Schreiber dieser Zeilen in Kranksurt vor einer Versammlung von 2000 sozialistischen Arbeitern gestanden haben und die Goethesrende dieser 2000 gesehen haben, — um zu ahnen, daß der Stern Goethes erst ausgeht im zwanzigsten Jahrhundert, daß er jetzt erst anfängt, ins Volk zu leuchten — in das eigentliche Publikum, von dem jeder Dichter denkt, er "hat" es, wenn so und soviel tausend Bände buchhändlerisch abgesetzt sind — und das doch in der Regel erst jenseits dieser Bände durch einen inneren Prozeß der Menschheitsseele in seine wahre Nähe wächst.

Denke ich an diese offenbar ewig gleich langsame Tempo der beiden einzigen wirklich ernsten Dinge auf dem ganzen Gebiet, so kitzelt es mich zu einer inneren Lustigkeit, wenn ich höre, wie die Eilepeter und Hitzeter schon einmal wieder nicht bloß mit Hauptmann, sondern mit dem ganzen Realismus "sertig" sind, fertig, wie mit einem durchgegessenen Menn, von dem man sortan nichts mehr hat, als Blechen und Magendrücken; der Vergleich hinkt übrigens, denn die Sorte Menschenkind ist einem roten Hummer dafür, daß er für einen Thaler Spaß gemacht hat, immer noch eher dankbar, als einem Dichter, der ihnen die Seele durcheinander gerüttelt hat die selbst im schmutzigsten Wasser für den Moment eine Perle tieferen Menschheitsempsindens herauftam.

Mit Hauptmann, hören wir, ist der Realismus in die deutsche Dichtung gekommen. Vor zehn Jahren. Hauptmann, und etwa noch Holz. Holz ist aber zurückgedrängt worden durch Hauptmann, den Glänzenden. Wir haben dem zugezubelt. Das verpslichtete. Jeht scheint uns, er hat nichts gehalten. Also fort mit ihm! Fort mit dem ganzen Realismus! Wir erlassen ein neues Preisausschreiben. Immer heran, meine Herren Dichter, genieren Sie sich nicht!

In solchen Sätzen, die man heute in allen möglichen grünen Kreisen hören kann, auch mehr oder minder so schon gedruckt liest, steckt ein Aattenkönig von Unsinn, daß man ihn ordentlich quieken hört.

In dem, was man im letzten Jahrzehnt des Jahrhunderts bei uns Realismus oder auch Naturalismus genannt hat, lagen zwei grundverschiedene Dinge. Junächst die zeitliche Phase bloß einer uralten dichterischen Bahn. So lange die Menschleit um Dichtung ringt, also man kann ungefähr sagen: so lange sie existiert, — hat sie in dieser Dichtung um ein immer schärferes Sehen und eine immer schärfere Wiedergabe des Gesehenen gerungen. Es ist ein langsamer, stäter, unablässiger Fortschrittsprozes des gesamten Menschengeistes, der sich hier offenbart.

Wer das Birn des Menschen in Stücke zu schneiden beliebt, der wird ja vielleicht sagen, daß es die Wissenschaft, die forschung eigentlich war, die diesen Weg des immer Erafteren einschlug, nicht aber die Dichtung. Dieses systematisch parzellierte Menschenhirn hat aber in Wahrheit nie bestanden. Wenn jene Strömung in der Wissenschaft hochkan, so mußte sie eben in der Dichtung auch hochkommen. Unter einem bestimmten Gesichtspunkte ist die ganze Geschichte der Poesie aller Zeiten eine einzige fortschreitende Geschichte des Kampfes um die zunehmende Eraftheit der Weltwiedergabe. Bloß ist das bald offener, bald verschleierter. Zeiten haben auf die Eraktheit der innerlichen, im engeren Sinne psychologischen Vorgänge mehr Gewicht gelegt und das Ankerliche mehr als Symbol bloß dabei behandelt, was ja auch seine volle Berechtigung hatte. Undere Zeiten haben umgekehrt das Objektive besser zu sehen gesucht, wobei das "Seelische" einen symbolischen Zug bekam. Immer aber ging der Kampf um das Bessersehen irgendwo. Der Mensch lernte thatsächlich besser sehen, und die Dichtung spiegelte das. In diesem Sinne giebt es keinen einzigen entwickelungstüchtigen Dichter der gesamten Vergangenheit, der nicht einen gang bestimmten fortschritt auch im "Naturalismus" bedeutete und der ihn nicht auch bedeuten wollte.

Täuschen wir uns da nicht durch das Hers und Wieders
spiel ästhetischer Theorieen. In der abstrakten Theorie ließ
sich viel behaupten, ohne große Kosten. Kein echter Dichter
aber hat sich je an den Schreibtisch zur eigentlichen Dichters

arbeit gesetzt ohne heiligsten Respekt vor der Wahrheit und ohne das innerste inbrünstige Sehnen, dieser Wahrheit mit seinem Schaffen noch ein Stück näher, als alle vor ihm, auf den Ceib zu rücken.

Don dieser Seite her läßt sich gut sagen, daß also der Naturalismus in der deutschen Dichtung gegen Ende des neunzehnten Jahrhunderts eine einsache Begleiterscheinung der immerhin doch nicht zu verachtenden Thatsache war, daß die Dichtung überhaupt bei uns wieder stieg.

Dor allem gerade im Drama — um bei Hauptmann zu bleiben — kamen wir ums Ende der achtziger Jahre aus einer solchen Stagnation heraus, daß bald ein Versumpfungs-jubiläum fällig wurde.

Das Wiederauftauchen echter Dichtung bedeutete also ohnehin einen Ruck, es hatte etwas Sprunghaftes, Aeues, sozusagen Revolutionäres — einfach weil's halt wieder wirklich "Dichtung" war.

Man halte sich ein Stück von Hauptmann, einerlei welches, gegen ein paar Ukte Blumenthal, von denen es keine Phrase ist, daß sie das Theater bei uns einmal beherrschten. Ja, da steht eben schlicht die "Kunst" als unschuldig neue nackte Venus Unadvomene gegen etwas total Verschiedenes, — sei es noch so brav gemeint gewesen.

Ich sehe heute noch in meiner Erinnerung jenen Premièrenmorgen von "Vor Sonnenaufgang" in der alten trefflichen freien Bühne. Auf der Bühne schob sich langsam das wunderliche Stück dahin, mit seiner Größe wie mit seinen Schrullen, aber in jeder faser ein Dichterwerk. Rechts an der einen Prosseniumsloge aber lehnte Paul Lindau, zuckte die Achseln, hob die Arme zum Himmel, stieß seine Nachbarn an und lachte endlich mit dem ganzen fröhlichen Lachen, das ihm an und für sich so gut stand. Es waren eben zwei Welten.

In diese ältere platte die Dichtung schlechtweg wie

Zwei Welten 105

etwas Inkommensurables, mit dem sie überhaupt noch nie gerechnet hatte, eine Dame, der sie gar nicht vorgestellt war. Mit Aengierde betrachteten die Herren diese merks würdige Dame und fanden sie, ehrlich gesagt, scheußlich.

Sintemalen dieses erstmalige echte Drama aber nun eben "echt" war, brachte es, wie selbstverständlich, auch wieder sein Stück Wahrheitsfortschritt, sein Stück "Naturaslismus" in diesem Sinne. Kam die Dichtung überhaupt nach jenem langen Intermezzo per Sprung wieder auf die Bretter, nun, so erschien eben auch dieser fortschritt als Sprung. Etwa zwei Drittel dessen, was an "Vor Sonnensunsgang" als tolle naturalistische Neuerung bestaunt wurde, waren nichts anderes, als einfach dieser selbstverständliche Sortschritt. Das neunzehnte Jahrhundert war slott, wie kein früheres, gelausen im Bessersehnen. Jeht, bei dem ersten großen Dramatiker seines Schlußjahrzehntes, kam das einfach wie ein Naturgeset zum Ausdruck.

für jene ganz Blinden gab es allerdings eine Art Ausweg: sie münzten auf das, was überhaupt erst wieder Kunst war, das Spezialwort naturalistische Kunst. Mit etwas ästhetischer Sauce sollte schließlich wohl gar herauskommen, der brave Blumenthal sei idealistische Kunst im Gegensat dazu. Das Kuddelnuddel ist aber an dieser Stelle damals so arg geworden und hat auch so vernünstige Urteiler in seine Wurstbrühe verschlungen, daß man doch noch einen besonderen, einen zweiten Punkt hier anerkennen muß.

Zwei Drittel, sagte ich, gingen allgemein in die Aubrik Wiederkunst und zwar fortgeschrittene Kunst damals ein. Es blieb aber ein letztes Drittel, damit der guten Dinge drei werden. Und das war noch wieder kompliziert für sich. Es berührte eine philosophische Frage von entscheidender Bedeutung.

Ich muß dazu etwas weiter ausholen.

Herman Grimm, der sich vor den meisten seiner Kollegen immer wieder dadurch ausgezeichnet hat, daß er nicht bloß

Kenntnisse, sondern Gedanken hatte: er hat wiederholt betont, daß die Dichtungen die wahren Geschichtsquellen seien. Historiker und Ästhetiker haben an dem Worte gemäkelt. Umsonst; denn es ist ein Wort aus der Tiese, ein wahrhaft erlösendes Wort für den echten Historiker wie für den echten Ästhetiker.

Auch die naturalistische Dichtung des neunzehnten Jahrehunderts wird in diesem Sinne einmal historisches Dokument sein.

Ich liebe dieses Wort selbst nicht besonders. Es hat durch Jola eine enge Bedeutung bekommen, die der Kunst nicht gerecht wird. Eine Dichtung ist gerade deswegen eine so eminente Geschichtsquelle, weil sie mehr ist, als das, was wir gewöhnlich unter einem Dokument verstehen. In ihr bleibt uns ein Stück pulsierendes Leben einer Zeit übrig, mit jenem Geheimnis ewiger Jugend und angeborener Unsterblichkeit, wie es Werken der Kunst gleichsam zum Ersat dafür verliehen ist, daß sie niemals bürgerlich reale, mit Händen zu greisende "Wirklichkeit" gewesen sind.

Gerade aus dieser Kraft heraus wird man am Naturalismus den Menschen kennen lernen, wie ihn die zweite Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts gesehen hat.

In seiner Größe und in seinen Schranken.

Größe und Schranken dieses neuen Menschen bestimmen auch das naturalistische Drama, wie es bei uns um die Wende zur Neunzig einsetze. Ein ganzes Teil dessen und vielleicht das sachlich Ernsthafteste, was man gegen seine Technik damals einwarf, hatte keinen anderen Grund, als eben diese neue Auffassung, diesen neuen Anblick des Menschen. Die kunst bot bloß den Rechnungsabschluß, der auf einmal offenbarte, was geworden war.

Der biblische Mensch, der Schicksals: und Gott-Mensch im alten Sinne, war ganz in der Stille zusammengebrochen.

Us neue echte Dichter erstanden, um mit dem Menschen "zu leiden, zu weinen, zu genießen und zu freuen sich", da trasen sie mit junger Kraft auf eine vollkommen veränderte Unschanung vom Menschen. Um Wissen war diese Traube gereift, die jeht als goldener Trauk im Dichterbecher schäumen sollte. Die Natursorschung hatte einen neuen Menschen auf den Plan geseht.

Sie hatte dem alten Menschenkoloß von so viel Jahr= tausenden die füße abgeschlagen und den Kopf.

Der Mensch kam nicht mehr herauf aus dem Euphratlehm durch einen Ukt des Absoluten. Alle die alten Kulissen
lagen am Boden. Die luftweiße Schöpfungskulisse mit dem
"Nichts", die grüne Paradieskulisse, die wasserblaue Sündslutkulisse, die klammen auf Sinai und der Wein, der durch
ein "Wunder" aus dem Wasser wurde zu Kana.

Und der Mensch ging nicht mehr los auf das andere große Schauspiel, das letztlich endgiltige, wo die Posaune flang und die Knochen sich sammelten und die Weltenbühne sich für jeden in die zwei großen Mysterien oben und unten sonderte: Himmel mit ewiger Belohnung, Hölle mit ewiger Qual, — und in beiden der Mensch heimgekehrt in dasselbe Absolute, dem er einst entsprungen war.

Auf der wirklichen Weltbühne spielte jest ein ganz anderes Stück. Der Mensch herauswandernd aus der Natur. Nebelslecke sich ballend zu Sonnen. Eine Erde, die als heißer Tropsen von solcher Sonne siel. Auf dem ersten Kältehäutchen dieser Glühsuppe organische Zellen sich bildend. Steinkohlenwälder aus klapperndem Schachtelhalmkraut. Ich thyosaurier und Pterodaktylen. Ein Gibbonasse steinkohlenwälder austrecht, die Arme über dem Kopfbalanciert. Er zerschlägt keuersteinkollen zu hartem Werkzeng und entsacht in seiner Schutzhöhle ein Herdseuer.

Das ist der Urmensch, der sich aus dem Bestialischen in tausend Gefahren heraufkämpft bis zum Kulturwesen. Allein,

ohne Offenbarung. Er lernt gut und böse nicht als braver Schüler vor einer Schiefertafel mit Moralgesetzen, sondern gut ist, was sanft thut im Leben, böse, was haut. Don da zimmert er sich seinen Moralsoder bis herauf zu den Lehren der Vergpredigt.

Immer aber ist er der alte Sohn der Affenwälder von ehedem. Im Mutterleibe wiederholt jeder einzelne noch einmal förperlich die alte bestiale Tierheit als Embryo, bis beute. für jeden einzelnen sind an jedem Tage seines Cebens aut und bose immer wieder Dinge, die neu erobert werden wollen, die ewig mit den Derhältnissen das Untlit wechseln. Alles fließt in jedem Moment, und es fließt auch dem Blicke so fort in alle Zukunftsfernen hinaus. Der einzelne stirbt heute noch genau so, wie der 21ffe und der Ichthrosaurus por Millionen Jahren, er zerstiebt in Atome (sagt das neunzehnte Jahrhundert), — wohin? Ins Un-Die Menschheit aber rauscht weiter auf ihrem befannte. Planeten. Wohin? Ins gleichermaßen Unbekannte! Dielleicht zerplatt, verpufft der Planet einmal, wie eine Rakete. Aber der Stoff, die Kraft kennen kein Ende. Nach der Entwickelungsphase dieser Welt eine neue. Ein Schauspiel ad infinitum, in ewiger Relativität, nie beim Vorhang des Absoluten.

50 ungeheuer dieses neue Weltbild, dieser neue Mensch ist, so unhemmbar die Wucht seiner Beweise ist — in einem ist es dem alten doch unterlegen.

Es hat einen fragmentarischen Bug.

Es hat etwas vom Torso behalten, dem Kopf und Beine sehlen. Es ist unendlich viel, eine ganze Sternenwelt, ganze Urwelt, unendliche Zukunftsentwickelung oben und unten angesetzt worden. Aber im Grunde sind's alles nur Körperstreckungen — kein absoluter Kopf und zuß.

Es ist ja auf der Stelle flar, woran das liegt und liegen muß.

Es hängt an dem ganzen Begriff ewiger Entwickelung. Wir sehen als Geschichte wie als folge, in Vergangenheit, Gegenwart und Jukunst, immer jetzt nur einen mehr oder minder langen Entwickelungsausschnitt, — eine Kette, die aus dem Unendlichen kommt und ins Unendliche läuft, — ein Wegstück in der Sonne, aber hinten mit Nebel und vorne. Das liegt einsach im Wesen unseres neuen Weltbildes.

Alber zu leugnen ist nicht: es giebt ihm den Stempel des Fragmentarischen, diesem Weltbild.

Und dieses Fragmentarische verstärkt sich noch für den Einzelmenschen.

Eine Welle im endlosen Strom ist er, die ansteigt und sinkt. Woher? Wohin? Das Woher verzweigt, verliert sich in geheinmisvolle Existenzen eines geheinmisvollen Keimplasmas, voll unklarer Vererbungen, im mikroskopischen Raum einer Samenzelle, einer Sizelle gehäuft die Verdienste und Sünden einer unabsehbaren Kette der Ahnen, mit der Wucht einer prädestinierten Welt herabstürzend auf das Individuum vom Tage seiner Seugung an.

Das Wohin ist ganz düster. Heim in die anorganischen Elemente. Kein Mensch im neunzehnten Jahrhundert weiß aber noch, wo und wie eigentlich das Organische und Unorganische sich in ihrer Atomisierung sondern. Alle Cohnund Strasidee nach dem Tode verslattert als Illusion. Die reale Welt schieft Himmel und Hölle auf die Wohnungsnot. Im glühenden Erdinnern strast niemand. Zwischen den Nebelssesen im eisigen Raum sohnt niemand. Für die ganze Idee individuellen fortlebens über den Tod hinaus hat das Jahrhundert keinen Anhalt, mit dem es etwas machen kann.

Zwischen Geburt und Tod aber, in diesem Leben jett: der Einzelne immersort nur ein Stein in einem ungeheueren Brettspiel. Nicht in einem bloß. In hunderten zugleich. Über ihn hinweg greisen unausgesett größere Zusammenhänge, die zwar mit Individuen arbeiten, aber stets tausende

im Spiel haben, und tausende von Generationen dabei nache einander. Wirtschaftliche, soziale Brettspiele, nationale, politische, tausend und tausend Drohungen, Auswickelungen, Ansläuse des kolossalen Angetüms Menschheit. Und in diese Kelter der Einzelne hineingeworsen, vermengt, ausgequetscht, verstüchtigt, ohne Blick über den Rand, ohne Idee, was er soll und was es mit ihm soll.

So sieht das Jahrhundert Welt und Mensch.

Ein riesiges fragment zerbrechend in Milliarden fleinerer fragmente.

Und dieser fragmentarische Zug jetzt, meine ich, ist es, den man in der Dichtung dieses Jahrhunderts wiederfindet.

Die Dichtung des letten Jahrhundertstücks ist die naturalistische. Also lebt er in der naturalistischen. Und da im Germanentum dieser Naturalismus vor allem auf der Bühne sich als echte Kunst zeigt, so beherrscht er diese Bühne in ihrer Hochkunst.

Der Vorhang hob sich, damals, in den Tagen, von denen wir sprachen, — und auf den Brettern stand dieser fragmentarische Mensch des Jahrhunderts, dieser Unsichtsmensch der neuen Natursorschung.

Es liegt in der echten Kunst eine unsagbare Klarheit, eine Grellheit des Lichtes, gegen die selbst die exakteste Aatursforscherbeleuchtung arm und grau wirkt. In diesem Lampenslicht, das die ins Herz leuchtete, erschien der neue Mensch zum erstenmal wirklich ganz so fragmentarisch, wie er war. Inch die ganz Blöden sahen es jeht, ja sie wurden erst im Theater gewahr, in was für einer Seit sie lebten.

In der Kunst auf einmal kamen jene eben gestreiften Süge alle knuppeldick heraus.

Der Mensch nicht frisch und jung aus eines Schöpfers Küche hingesetzt unter einen Paradiesbaum, daß er sich nun seinen Sündenapfel wähle oder seine Tugendreine wahre. Wie hübsch hatte sich mit dieser Voraussehung ein Drama inszenieren lassen. Alle Personen kamen jungfräulich intakt, ein unbeschriebenes Blatt aus der Maschine. Dann verteilte das Drama selbst die Rollen. Der wurde Sünder, der Engel.

Jeht froch der Mensch aus einem unendlich sich verlierenden Pfuhl uralter Entwickelungen. Vererbung, Uhnensünde, Gehirn, Veranlagung, Gespenster, hageldicht wie Sand am Meer, hingen an ihm gleich zähen Algenstrünken, die er auftauchend mitschleppte.

Das ganze Drama drohte sich aufzulösen im Blick auf diese Vorgeschichte, in unendlich verwickelter Exposition. Und dann doch ein Blick, der nicht zum rechten Uransang kam. Denn dahinter lag's innner wieder bergetief, mit Salamandern und Molchen und Drachen. Im Fragmentarischen brach der Blick rückwärts schließlich doch ab.

Wenn aber über diesen ersten Verg hinweg die eigentliche Handlung endlich doch einsetzte: neue Retardierungen.

Das Individuum, dieser Aerv, diese Seele jedes dramatischen Körpers, erschien zerdrückt, zersetzt, zerschmolzen unter dem Druck von Allgemeingewalten: sozialen Strömungen, sozialem Ceben, an dieses Soziale gebundenem Allgemeinfortgang der Moral. Stände, Klassen, Volk, schließlich Menschieit zerpreßten unter sich den "Menschen".

Brauche ich Beispiele zu nennen? Mit welcher Niesenfrast, welcher Gewalt aus dem Vollen heraus Dichter das
ersaßt, damit gerungen haben, — ich brauche nur an
Hauptmanns "Weber" zu erinnern, die für mich der grandioseste Versuch sind, der jemals in dieser Vramatisserung
des Sozialmilieus auf Kosten des Einzelnen gemacht worden
ist. Aber wer an das alte, ewig junge Wort dabei denkt:
daß das Individuelle Brot und Salz des Vramas ist, —
der mag doch sagen, ich gebe es willig als eigene Grundempfindung zu vor einem Stück, das mich erschüttert hat
bis in jede Saser mit allen Schauern der Großkunst: es
"bleibt ein Erdenrest", wie es im Laust heißt, — es bleibt

das Fragmentarische. Das Individuum ist bloß ein fragment innerhalb des Allgemeinen, kein Souverain mehr.

Unn vollends der Schluß. Ich meine jetzt nicht bei den "Webern" bloß, sondern allgemein. Das haben viele, ich sage beinah alle, empfunden: das naturalistische Drama weiß am Ende mit seinen Konslikten, seinen Personen verzweiselt wenig anzusangen.

Das Soziale, ethisch sich Entwickelnde, das Allgemeine rauscht fort, — über die fünf Akte hinaus in fünf Jahretausende. Nicht einmal die ungeheuere Vergangenheitse Meduse schaut im kurzen Leben von ein paar Individuen auf ein Tiel, das sie endgiltig versteinte, — sie starrt über die Handlung fort ins Weite, "denkt Kinder und Enkel". Das Individuum selber aber hat im Glauben des neunzehnten Jahrhunderts keine separate Stätte seiner Schuldebefreiung und seines Tugendlohns. Darf man ihm doch nicht einmal mehr von einem Erwachen sprechen. "Die sind nun tot", sagt Kalstaff, "da hilft kein Beten."

Es hat selten, vielleicht nie, eine Epoche unzweideutig starker dramatischer Kunst mit so schlechten Abschlüssen sich beholsen, wie die naturalistische des neunzehnten Jahrhunderts. Gleich "Dor Sonnenausgang", dieses liebe Pionierstück, das in der deutschen Kunst einen Einschnitt, eine Marke bezeichnet auf immerdar, that es da zuvor. Und dann ging es gleiche mäßig weiter. Dolche und klintenkugeln, der Schuß eines Rappeligen, die verirrte Kugel einer Revolte, die Pistole eines Gelehrten in einem Ciebeskonslikt, — immer diese Schießerei und Morderei mit dem Auf "Dorhang falle, ich weiß nichts mehr", — den Sargdeckel darauf, — der Rest ist Schweigen. Fragment!

Es saßen, wie gesagt, genug im Theater, die damals überhaupt nicht mehr wußten, was echte Kunst war. Sie erwarteten einen Maskenball "unter uns", — und auf einmal kam Kunst... Ich betone: eins ist denen noch zuzugeben

Wie weiter? 113

Diese große Kunst hatte eben das Gesicht ihres Jahrhunderts und darin das fragmentarische. Mag das für damals als mildernder Umstand gelten. Das Jahrhundert ist jeht herum. Die Weisen sind sich nicht genau einig, und es empsehlen sich mehrere Sylvesterpunsche. Aber haben wir in diesem Interregnum schon ein Recht, von jener fragmentarischen Ecke aus auf den Naturalismus zu schimpsen?

Ist unsere Weltanschauung etwa schon eine weiter gelänterte, eine befreite über die hinaus, die das Jahrhundert seinen Dichtern gab? Ist in ihr das Fragmentarische eine Stufe weiter wieder zurückgedrängt?

Hier liegt die wahre Arbeit, die man den Schreiern, den Heißspornen vorhalten möchte. Unsere naturwissenschaftsliche Weltanschauung so aus und umbilden, daß ein ganzer Mensch wieder darin wohnen kann, daß ein ungequetschtes, ungemaßregeltes Individuum wieder darin Platz findet, — das ist die Aufgabe für uns Swanzigjahrhundertler.

Wenn wir das erringen, wird die Dichtung es uns singen.

Wir alle arbeiten dann mit an ihr. Aber diese Arbeit wird nicht gethan mit ein paar Phrasen vom Hauptmann, auf den "wir" schwören wollten, und der uns auf einmal nicht Wort hielt.





## An der Mumie von Georg Ebers

215 alte Wort der Krösus-Sage, daß man feinen vor dem Tode glücklich preisen soll, strifft auch den ästhetischen Erfolg.

Tinr, daß der wirkliche Tod der Person hier noch nicht einmal den Ausschlag giebt. Erst nuß alles hingehen, was der Zufall, was die

Gunst des Moments an Kränzen gewunden haben. Die Person muß gleichsam noch ein zweites Mal sterben, in all ihren individuellen Beziehungen, die über das Ästhetische hinausgingen, in dem ganzen, das der "Mensch" gewoben, der, wenn auch noch soviel idealer Goldglanz von ihm ausstrahlte, doch zuleht sich von seiner Kunst lösen nuß wie von einem anvertrauten Pfunde, das nun allein gewogen wird.

Georg Ebers hat in seinem ersten Roman versucht, gerade die Gestalt des alten Krösus dichterisch zu beleben. Es war ihm nicht verlichen, den Hauch des Dämonischen, das der dichtende Genius der Weltgeschichte um eine solche figur gewoben, zu erfassen. In seiner Hand wurde der Jauberkönig von Sardes ein rührend guter alter Großpapa, der in Sentenzen Bodenstedts redete. Aber was er im Bilde

nicht gestalten konnte, dessen hat er im eigenen Cebensschicksal mindestens einen Schatten verspürt.

Als Ebers in seinen besten Jahren, frisch in die Wissensschaft der Agyptologie eingeweiht, seinem Lehrer Lepsius das Manusfript eben jenes Romans von der "ägyptischen Königstochter" brachte, bekam er im ersten Moment den bitteren Bescheid: man habe geglaubt, er wolle etwas Vernünstigesschaffen, und nun komme er mit solchem Seng wie einem Roman.

In diesem Angenblick stand der Schüler, der das Recht der Kunst neben der trockenen Sachsorschung vertrat, gewiß hoch über dem Meister. Es handelte sich ja noch nicht um Talent oder Nichttalent. Man erinnert sich an den Aussspruch eines Goethe-Biographen, daß Goethe, als er nach Leipzig und Straßburg kam, wohl das Teng gehabt hätte, ein branchbarer Jurist zu werden, daß er sich aber durch Unsleiß und unzeitgemäße Nebenbeschäftigungen selber um die ehrliche Karriere gebracht habe.

Dann erschien der Roman, hatte einen außerordentlichen Erfolg, erlebte sechzehn Auflagen. Und es folgten noch sechzehn weitere Romane, jeder im Durchschnitt mit etwa zehn Ausstagen. Für deutsche Verhältnisse ein beispielloser Erfolg und dem Autor ein kleiner Paktolus. Eine Weile schien es gewissermaßen eine statistische Wahrheit zu sein, daß Ebers unser volkstümlichster und vollkräftigster moderner deutscher Romandichter sei.

Ilber inmitten des Glückes kam auch der Umschwung, hart und grausam, wenn man bedenkt, daß es sich um eine seine Natur, des reinsten Strebens voll, handelte. Eines Tages erklang, diesmal nicht aus dem Munde der Ägyptoslogen, sondern der Ästhetiker, der unwirsche Stoßseuszer: Wir meinten, es wolle hier ein großer Poet sich entwickeln, und jeht kommt er uns mit lauter archäologischem Vallast...

Unf diesen Zuruf folgte ein eisiges Schweigen. Im

116 Der Mann

Iehten Jahrzehnt war es, als sei die Kritik Ebers gegenüber versteint. Jeht, da er als Mensch heimgegangen ist — der edle, liebenswürdige Mensch, der selbst so gern lobte und anerkannte, neidlos lobte, alles, bis zum Fremdesten, seiner Urt unmittelbar Widersprechenden, anerkannte — jeht sind ihm die bittersten Worte nachgerusen worden an Stellen, wo man ihn einst überschwänglich geseiert hat — ich will nicht gerade soweit gehen, zu sagen: von denselben, die ihn einst so geseiert haben.

Jedenfalls war es ein Krösus. Sos. Kein zweiter namhafter deutscher Dichter der letten dreißig Jahre hat einen solchen Absturz erlebt. Dadurch allein schon wird er für die folge interessant werden, psychologisch interessant. Eine andere Frage ist, wieviel eine unbefangenere Folgezeit von ihm als Dichter wieder sinden und weiter führen wird.

Ebers verdient ein gerechtes Urteil, gerechter als es heutige Durchschnittskritiker zu schreiben wissen.

Er war nicht bloß eine außergewöhnlich reine, eine menschlich wirklich "echte" Persönlichkeit. Das kann schließlich nur ein engerer Kreis, der ihm nahe stand, wissen und werten. Aber er verdient es auch, weil er seinen Intentionen nach kein Ersolgsdichter, kein Streber und Macher war, wie wir sie heute zahlreich genug, mit und ohne Ersolg, vor Augen sehen. Was er gab, war ehrlich, war dem Herzen abgerungen. Er hat innerlich höher gestanden als die Meisten, die über ihn geschrieben, die über ihn den Stab gebrochen haben, als das "Mode" geworden war im Ersat der früheren Mode, die ihn blindlings und zum Schaden einer gerechten Würdigung unserer deutschen dichterischen Gesantleistung gelobt hatte.

Aber diese Gerechtigkeit wird gewisse Punkte nicht übersehen können.

Ich vergegenwärtige ihn mir in diesem Augenblick, wie ich ihm vor Jahren begegnet bin: dem stolzen Manne mit dem weißen Bart und den schönen Augen, vor dem Hinter-

grunde des grünen Sees, an dem sein Heim stand, und des freundlichen, gastfreien Hauses, um das er seine Rosen und Aelken zog — ich denke mir einen gewissen nervösen Zug hinweggenommen, den das zermalmende körperliche Leiden ihm aufgeprägt — und ich habe das Gefühl, als könnte ich das folgende ihm selbst sagen.

Wir haben länger als ein Jahrzehnt Briefe miteinander gewechselt. Es ist mein letzter, den ich hier an ihn schreibe. Man sagt sich ja im Teben allerdings das Wahre kaum so. Aber es ist wohl die schönste korm, wie man sich einen Abgeschiedenen noch lebendig denken kann, daß man ihn sich freier denkt, unbefangen und vielleicht lächelnd auf die Debatte über sein eigenes Werk eingehend.

Naive Gemüter haben wohl gemeint, mit Georg Ebers habe der historische Roman, wenn nicht angesangen, so doch aufgehört.

Sie wissen es nicht, welche Macht sie damit ungewollt dem Manne verleihen, den sie herabsehen möchten. Ein ästhetisches Motiv von so alter Krast totschlagen, wäre eine Ceistung, fast größer als ein neues gründen. Aber es ist nicht wahr, daß er es gethan hat. Die historische Dichtung als solche wird weiter leben nach ihm, wie sie vor ihm geslebt hat. Solche Prinzipien hängen überhaupt an keinem Einzelnen, sie sind mächtiger als Mensch und Zeit, sie kelren wieder, wenn ihre Zeit erfüllt ist, und suchen sich dann ihren Menschen, ob auch eine ganze Schulästhetik darüber zusammenbricht.

Wie das historische Drama immer wieder kommt, so auch der historische Roman. Keine noch so tüstelnde ästhetische Theorie wird je den Dichter hemmen können, in das größte Wunder, das tiesste Geheimnis hinab zu tauchen: das Geheimnis der Vergangenheit, der Weltgeschichte, der rückwärtssich wieder aufrollenden Zeit. Und wie er das dann bewältigt, als Drama oder Versepos oder Roman, ist nur

eine belanglose Kormfrage. Etwas anderes ist die Methode im einzelnen fall, die Methode, wie er das Vergangene innerlich aus seinem Dornrosenschlaf zu wecken sucht. Hier scheiden sich individuelle Wege. Und ein solcher Weg kennzeichnet Ebers.

Unsere Kenntnis der Vergangenheit ist Stückwerk. Auch der beste historische Noman bleibt im bestimmten Sinne Stückwerk. Nun, das ist an sich noch kein schlimmer Einwurk. Denn Stückwerk ist jede Dichtung. Ein Noman, der die Gegenwart in brennendstem Ceben schildert, bleibt doch Stückwerk, weil er die Jukunst nicht kennt; er malt siguren, Ideen, Motive aufs Blaue zu, ohne die echte Wertung, die ihnen eben erst die Jukunst geben kann. Von der Vergangenheit wissen wir wenigstens, was nach ihr, was aus ihr kam, und so sind wir in gewissem Sinne dort sogar besser daran.

Was heute aus sozialen, aus ethischen oder religiösen Ideen werden will, sehen wir nicht, und ein Roman, der dieses dunkse Aufgären und Wallen schildern will, wird allenthalben im Dunkeln tappen. Was aus dem Christentum der Cäsarentage oder dem Serapiskult geworden, wissen wir aber heute mehr oder minder klar, und ein Dichter kann rückschauend vielleicht wirklich den Aerv von damals herausschälen und aus den Juckungen dieses Aerves ein tragisches, dichterisch bedeutendes Schicksal gestalten. Aber gerade in dieser Gegenüberstellung zeigt sich auch schon wieder die andere ungeheuere Lücke des Geschichtlichen für den Dichter.

Die Ideen der Vergangenheit sind ihm deutlicher, logischer, nackter als die der eigenen Zeit; aber was ihm dafür um so unerbittlicher in den Aebel sinkt, sind die Personen. In dem dunkeln Wogen gärender Ideen von heute sieht der Poet sich selbst und so und soviel Menschen um sich her als Personen handelnd, leidend, irrend, suchend, in allen Regungen der Seele, allen Stößen der dunklen Welle, wo sie schwimmen, so gut jeder kann. In der Vergangenheit

sieht der Blick den Ideen wie einem krystallklaren Wasser auf den Grund; aber die Menschen sind fort, die Menschen die damals diese blitzblanke klut als trübes Wasser durchsschwammen, mühsam darin atmeten, darin ertranken . . . Uns den Ideen soll er erst die Individuen wieder schaffen — schweres Cos!

Und hier scheiden sich scharf die Wege der Kraft, der Gabe, des Genies, des Glücks.

Mancherlei Wege sind versucht worden. Unsere besten historischen Romane sind fast ebenso viel verschiedene Experimente, das Problem von irgend einer Ecke her theoretisch zu bezwingen.

Eine Methode legte den Schwerpunkt auf die philosophischen Ideen. Die Personen erschienen nur wie angedeutete Hüllen solcher kämpsenden Ideen. So hat Kingsley die Menschen in seiner "Kypatia" gezeichnet. Die Methode giebt ein willkürliches Vild; denn wir wissen von uns, wie Wenige selbst in der bewegtesten Zeit mit ganzer Person im Kampse um die Weltanschauung ausgehen. Aber es mag Menschheitsstunden der Vergangenheit geben, die diese Willsfür stärker hervortreten lassen, andere, in denen sie sich mehr verliert. Kingsley geriet für seine Methode auf den denkbar glücklichsten Stoff und schus ein unvergängliches Werk. Immerhin ein Werk, dem eine gewisse Schwere anhaftete, eine philosophische Schwere, die ihm wohl eine kleine Gemeinde denkender Verehrer geschaffen hat, aber niemals einen dauernden Massenerfolg gewähren konnte.

Ein ganz anderer Weg ging nicht von engeren philosophischen oder religiösen Ideen aus, sondern von einer
ideellen Gesamtverklärung der Vergangenheit, die man
grob etwa als Idee der Geschichte bezeichnen könnte. Hauptvertreter ist flaubert. In "Salammbo" ist mit einer wunderbaren Meisterschaft ein Stück uralter karthagischer Geschichte
so dargestellt, daß man es mit händen zu greisen meint und

doch dabei keinen Moment die feste Vorstellung verliert, das alles sei seit endloser Zeit tot, sei Vergangenheit, sei Beschichte. Es ist eine gespenstische Dision, die in einer roten Wolke vorüber zieht. Menschen, die noch einmal aus dem Staube kommen und reden. Aber sie reden nicht zu uns. Nichts hat Zusammenhang mit uns. Mit dämonischer Gewalt packt uns das Gefühl, daß das alles in Wahrheit ewig dabin ift, daß wir keinen inneren faden mehr zu dieser Welt zurück besitzen. Wir sehen unter der Wucht eines furchtbaren Zauberers noch einmal auf eine Stunde in das goldschimmernde Gewühl der Dinge. Aber diese Menschen haben keine Herzen mehr, für uns nicht mehr. Ich kenne keinen zweiten Dichter, der das Zerschmetternde so heraus gebracht hätte, das in einem gewissen Sinne das Wort "Geschichte" ausspricht. Keiner hat es ihm so wieder nachgemacht — man möchte aber auch nicht alle Tage solche Bücher lesen.

Nicht leicht ist ein größerer Kontrast möglich als zwischen dieser Methode und einer dritten, die den ganzen Schwerpunkt auf einen inneren Gemütszusammenhang zwischen Gegenwart und Vorzeit legt. Sie denkt dabei nicht an einseitig philosophische Zusammenhänge, in denen Ideen fortleben über die Köpfe der Generationen fort. Diese Methode unternimmt den schärssten Augriff zur wirklichen Rückeroberung der alten "Menschen". Aber sie braucht dazu eine gang bestimmte Voraussetzung, mit der alles erst möglich wird. Sie glaubt an eine Kontinuität der tiefsten Gemütsveranlagung, die mindestens über eine bestimmte Reihe von Generationen hinweg die "Menschen" erscheinen läßt wie die ewige Wiederkehr eines einzigen Menschen, der im Bergen immer derselbe bleibt, ob anch die äußeren Dinge Die Toten erscheinen als die "Alhnen" der wechseln. Cebendigen, die in diesen Cebendigen thatsächlich noch immer fortleben. 2lus dieser Methode heraus hat freytag seinen

langen Romancyklus geschaffen. Das Beste, was Walther Scott gelungen ist, stand auf ihr und nur auf ihr. Der Dichter sah sich selbst und die Mitsebenden einsach hinein in die alte Seit. Er wechselte das Kleid, und er war Ingraban, zu dem Vonisacius das Evangelium trug, war ein alter Puritaner oder ein politischer Schwärmer für Karl Eduard den Prätendenten.

Solange die Voraussetzung sicher ging, war dieses Verfahren mehr und sehr viel ernsthafter als eine Maskerade. Aber man sühlt, wo die Schranke beginnt. Sie durchquert die Methode da, wo die engere wirkliche Blutsverwandtschaft aushört und mit ihr die engere Gemütsgemeinschaft wo der Begriff der "Uhnen" im leeren Blau verschwimmt, wo die Bande patriotischer Gefühle reißen, wo alle die vielen Beziehungen bis in das Rauschen der gleichen Wälder, den Unblick desselben Stromes hinein abbrechen.

für diese Methode bekommt der reale Begriff des eigenen Volkes eine Übergewalt weit über alles hinaus, was man gewöhnlich patriotische Dichtung nennt. Das haben die Besten, die auf dieser Straße gewandelt sind, gleichsam intuitiv gewußt und angewandt. Und wo sie es verlassen haben, da sind sie gestrauchelt wie der Litter im Märchen, der seinen Jauberspruch verliert, der das "Sesam" nicht mehr weiß, das ihn aus dem Berge wieder hinaussühren soll.

Und nun zu Ebers.

Unch Sebers hatte sein Prinzip, von dem er eigentlich nie einen Singer breit abgewichen ist. Interst hat er es wohl unbewußt, im Iwange seines Temperaments, ausgeübt. Später war er sich selbst auch theoretisch darüber klar, man konnte mit ihm darüber reden, er lachte, wenn ein Kritiker es ihm wie eine eigene Entdeckung entgegenhielt, er versocht jede Wirkung, die daraus kam, als seine eigenste Absicht.

Ihm stand eine Grundthese sest: ein gewisser Kreis von Gemütsdingen in unserem heutigen Empfinden ist absolutes

Menschengut; bis in die entserntesten Zeiten lassen sich diese Dinge als roter kaden zu Grunde legen; sie sind immer das Selbstverständliche, neben dem aller Unterschied mehr oder minder belanglose Arabeske bleibt.

Ebers war selbst ein Gemütsmensch von seinster Durchbildung, ein Gemütskünstler als Mensch. Der Kultus seiner Mutter hatte bei ihm schwärmerische Kormen augenommen. Als Kamilienvater, als Freund, als Helser und Nater in jeder Gemütsfrage war er unermüdlich, von einer überströmenden Kraft des Herzens, die jeder empfunden hat, der je mit ihm zusammen gekommen ist. Alber von hier ging ihm nun auch ein gewisser eigensinniger Glaube in Geschichtsfragen aus.

Was ihm das Liebste und Tiefste war, das machte er selbstherrlich zum geschichtlich Absoluten. Mit der größten Auhe malte er die intimsten Züge des heutigen deutschen Familienlebens in die Zeit Ramses des Großen hinein, verlegte sie an den Hof des Cambyses oder der Ptolemäer.

für ihn existierte die Frage nicht, was in diesen Zügen spezisisch deutsch, was modern, was bloß in der nachchristelichen Üra und wiederum in dieser bloß nach der Resormation, nach dem Zeitalter Goethes, nach der Romantik möglich sei. De kleiner und seiner er die Züge zu schattieren wußte, je goldener sein eigenes Kerz hineinsank, desto seltsamer steigerte sich nur diese Manier.

Man fühlte beim Tesen ganz deutlich, daß diese Dinge dem Dichter das Wichtigste, das Wesentliche waren. Um der familienzüge, der kleinen, zarten, romantischen Tiebesstügungen willen wurden uns eigentlich diese ganzen Romane erzählt — aber die Geschichtsthese des Autors warf sie uns im äußeren Gewande beliebig durch die Jahrtausende herum, von Volk zu Volk.

Einmal in der Gewalt sciner These, war es ihm absolut gleichgültig, ob er von Krösus erzählte oder von Karl V.,

von den Persern des Cambyses oder den Cegionen Hadrians. Er hätte in ganz genan demselben Tone auch einen Roman bei den Chinesen oder bei den Eskimos spielen lassen, wenn er gerade stofflich durch seine Studien darauf geführt worden wäre.

Die Grundfabeln, die er in diesem Sinne erfand, waren durchweg äußerst zierlich und an sich unerschöpflich in ihren Jedem dieser Geschichtsromane lag feinen Varianten. gleichsam als Kernmotiv eine garte, gemütstiefe deutsche Movelle zu Grunde, meist ohne starke Ceidenschaft, mit viel Romantik, doch im edeln Sinne, immer der Unlage nach die Erfindung eines echten Dichters. Aber nun kam die Geschichtsthese: und auf einmal brauste um die weichen deutschen Liebesberzen der ungehenere Sturm der Weltgeschichte, das philosophische Aingen Hypatias, die grause Vision Salammbos, all das unfäglich Große, aber auch unfäglich Wilde, Elementare, Rohe der Vergangenheit; über dem fleinen Liebespaar recte sich das Gigantenhaupt der im Sande versinkenden Menschheits-Sphing, stiegen die Pyramiden in die Wolken auf, dröhnte der Sturm der römischen Welts eroberung dahin, heulten die Panther der Alrena, die die ersten Christen verschlang. Das war unmöglich: es entstand der Kontrast, der das wahre harmonische Kunstwerk tötet. Der Kontrast des Unlogischen, der Maske entstand.

Und Ebers selbst verschuldete, daß dieser Kontrast sich noch gewaltig steigern mußte.

Mochte schon das deutsche Mädchen einer bestimmten Gesellschaftsschicht des neunzehnten Jahrhunderts, mochte die deutsche Familienmutter von heute ein seltsam verschlagener Robinson sein in den Tagen der Namses und Hadrian: unendslich seltsamer wurden die Dinge noch, als der Dichter nun die Hand ausstreckte nach Namses und Hadrian in Person — als er seine weichen Novellen auf die Throne der Gewaltigen des ungeheueren Wahrheitsepos der Geschichte selber setze.

hier faßte sein Prinzip Ebers wie ein entscheidendes Verhängnis. Was hat er uns da für Züge gemalt in seiner fast unheimlichen Konsequenz. Ein Perserkönig wie Cyrus, mit den realistischen farben flauberts gemalt; würde schon ein erschreckendes Phantom für heute sein, den stärksten Merven faum erträglich. Don einem solchen Perserkönig, Cambyses, glaubte aber die Mitwelt, daß er wahnsinnig sei, um seine Thaten noch zu verstehen! Und dieser Cambyses wird bei Ebers der Held eines Liebesidylls, den garte Regungen bezwingen. Der Schatten Werthers zittert durch den Roman, der an seinem Hofe spielt! Ebers griff nach der Gestalt der — Kleopatra, um eine Mutter zu schildern, der das Wohl ihrer Kinder alles ist! Er belebte den Päderastencasar Hadrian und seinen Knaben Untinous, diesen geheimnisvoll arausiaen Moment der Weltgeschichte, da die Päderastie auf dem Dunkte der Vergottung steht, die Hand nach dem Zepter einer Menschheitsreligion ausstreckt . . . . . er belebte sie, um uns die Novelle einer unschuldigen Kinderseele zu schreiben!

Hier liegt die Grenze, wo ein Prinzip, rein und in gutem Glauben aufgenommen und mit einem gewiß nicht zu unterschätzenden Aufwande dichterischer Fähigkeiten durchzestührt, beim Grotesken zum Stillstand kam. Über diese Dinge konnte man mit dem Autor nicht mehr streiten. Es giebt einen historischen Optimismus, der Verge versetzt um der Liebe willen; einen Optimismus, der auch Cambyses und Antinous begreift, weil er alles Menschliche in der Linie einer großen läuternden Entwickelung sieht; der das kurchtbarste furchtlos schildert und dann hinzusügt: Ihr seid alle tot, seid Staub — die Menschheit aber lebt, und so mußte ihr Leben wohl auch über euch gehen, ihr seid gerechtsertigt. Aber dieser Optimismus hat wenig mit dem geschichtlichen Umfärben bei Ebers gemein. Solches Umfärben ist nicht Liebe, sondern Schwäche.

Der Erfolg 125

Das hat Sbers nie begreifen können, ein so freier Geist er auch war. In der scharfen Sche ist er historisch wie dichterisch gescheitert, wo sich die Toleranz, die alles kennt, aber alles vergiebt um der großen Entwickelung willen, scheidet von der Schönfärberei, die das Vergangene nach ihren Wünschen umformt und dann allerdings nur zu leicht die nötige Toleranz bewährt.

Seltsames Cos! Der Schwäche seines Prinzips verdankte Ebers seinen stärksten äußeren Erfolg.

Unbefangene Seelen, denen das Historische in seiner wirklichen Größe Angst einflößte, dankten ihm die Art, wie er deutsches Gemüt, das diese Sonne gewärmt, in die Schatten des Cambyses und Antinous trug. Man freute sich des eigenen im buntscheckig fremden Gewande.

Im Außeren war er ja ein Meister, so weit es sein Prinzip zuließ. In seinen Romanen ist so manche wunders volle äußere Schilderung, die ihm so bald keiner nachmachen wird. Auch schwebte er trotz seines falschen Prinzips als Kenner viel zu hoch über den Dingen, um nicht gelegentlich immer auch große Kilfsprinzipien auszuspielen. Als er in "Homo sum" die Gedankenwelt Kingsleys berührte, fühlten auch solche, die ihm sonst ganz fern standen, den starken Geist, der uns sehr viel Tieseres hätte geben können, wenn er jene Art des philosophischen Ideenromans resolut ergriffen hätte. Es sollte nicht sein.

Wohl wechselte er in späteren Jahren noch mehrfach sein altes Stoffgebiet. Er spielte seine Novellen hinüber in die Reformationszeit. Hier lag alles günstiger. In "Barbara Blomberg" (für mein Gefühl dem tiefsten Roman, den er überhaupt geschrieben hat) war er ganz nahe der Grenze, wo sein Talent gleichsam in reines Gebiet geraten wäre. Es war zu spät.

Sein Auhm hatte bei Cambyses, Ramses und Hadrian begonnen. Sein Auhm ging dort unter, während er unssicher nach neuem Voden suchte.

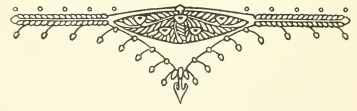
Eines Tages faßte die Kritik ein Hauch der Bedenken, die an sich so nahe lagen. Die Menge wurde stutzig, siel ab. Auf einmal hörte man die lieblosen Urteile, daß gar kein Dichter in ihm stecke. Der ungeheuere Erfolg war salsch; aber dieses Urteil war es ebenso.

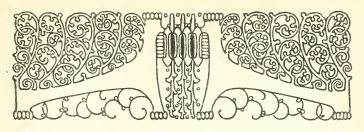
In Ebers hat ein feiner, geistreicher Dichter gesteckt, mit relativ engem Idealgebiet, aber in dem, was er konnte, ein ganzer Mann. Ein unglückliches Prinzip aber war es, das ihn dorthin geführt hat, wo sein Auf auf einmal aufssammte, als habe Deutschland keinen Größeren neben ihm.

Ich will nicht auffärben mit Lichtfarben, wie er Cambyses und Antinous gefärbt hat. Ich will jene bessere, männlichere Toleranz üben, die das Mangelhafte nicht überssieht, aber die es überwindet in einem höheren Licht. Er war ein ganzer Mann, der ein falsches Prinzip vertretett hat. Es mußte wohl einmal durchgeritten werden. Aun ist es tot. Wir aber gedenken ihm, daß er ein Kämpfer war, wie als Person jeder ihn sich wünscht, eine edle, reine, neidlose Natur, in die wir keinen seiner Helden hinein zu färben brauchen, da in ihm als Mensch wirklich all das war, was er in Cambyses und Hadrian hineingesehen hat — ein goldener Charakter, an dem kein kehl war . . . und eine feine, sensitive, suchende Poetennatur, die bloß in der Ungunst der Zeit einen ungläcklich verwickelten Weg gesucht.

Er wollte der Sphing sein Herz geben, der ungeheueren Sphing der Weltgeschichte.

Das war zu groß.





## Herman Grimm und die Errettung Homers vor den Schulmeistern

Wenn sie den Stein der Weisen hätten, Der Weise mangelte dem Stein. fanst

CH will zuerst etwas allgemeines über Herman Grimm sagen. Weil es mir gerade hier nötig scheint.

In dem Roman "Unüberwindliche Mächte" findet sich ein schönes Vild. Ein Käuschen mit laubbeschatteter Veranda am Abhang eines

Hügels, unter dem sich die Wälder bis zum Horizont dehnen. Unendliche, von Menschenhand kanm noch berührte Urwälder, die vor dem Ange dahinsluten wie eine endlose grüne, sanft aus und abschwellende Wiese. Tach oben liegt der freie Äther glorreich über dem Gesilde, Alder schweben darin, bewegungslos wie an unsichtbaren käden aus dem Himmel herabhängend. Das leise Seuszen des Windes in den Ästen ist der einzige Ton in der Aunde. Auf diese Veranda tritt ein Greis, den das Ceben zum Philosophen gemacht hat, und der hier oben einsam mit seinen Büchern lebt. Ein schönes Mädchen, fast noch Kind, aus einem Hause in der Räche, ist heute bei ihm zu Zesuch. Und der alte Mann deutet mit der Hand weit hinaus und fragt: "Richt wahr, Kind, wie groß das ist?" — "Ja", antwortete das Kind. "Und nun", sagte er, "wenn du am äußersten

Ende stehst und siehst wieder hinaus, dann siehst du noch einmal so weit und so fort und fort, so weit du kommst: immer wirst du glauben, du sähest die Erde unendlich weit vor dir. Laß dich aber nicht irre machen, Kind; all das, so weit es ist, kannst du alles durchwandern und überwinden, und all das ist nur die Decke eines armseligen kleinen Sterns, auf dem wir Menschen die Herren sind."

Die Szene spielt in Amerika, — dem Erdteil, der selbst vor vierhundert Jahren der Kulturmenschheit wie eine neue ungeheuere fläche aufgetaucht ist jenseits eines Horizonts, den Jahrtausende für das Weltende gehalten hatten.

Im Grunde ist die ganze Kulturgeschichte nichts anderes, als eine solche ewige Wanderung nach dem Horizont, — eine ewige Erkenntnis, daß jeder Horizont ein offenes Thor ist und keine Mauer, mit der eine blaue Krystallglocke die ewige Vewegung der Dinge und der Gedanken hemmt. Alle die großen Wendepunkte, die sich im Gedächtnis der Völker erhalten haben, sind Momente der Überwindung eines Horizonts gewesen, — manchmal grell, wie wenn ein Wanderer plötzlich die Wasserscheide eines Gebirgskammes überklettert, der bisher die Aussicht begrenzt hat; manchmal bloß deshalb sanster, weil die Gegenstände sich kast unsmerklich verschoben bis zu dem Angenblick der Alhnung, daß diese jetzt sichtbaren kormen unmöglich schon in der ursprünglichen kernsicht enthalten sein konnten.

In den älteren Zeiten scheinen solche Momente der großen Geistesentwickelung sich äußerlich oft wirklich wie verkörpert zu zeigen in der Besiegung eines räumlichen Hindernisses: der Besteigung eines Berges, der Überwindung einer bestimmten Strecke Ozean. Wir glauben im realen Bilde an gewissem Wendepunkte den Germanen zu schauen, wie er von der Alpenhöhe jäh auf die Gesilde Italiens starrt; den Spanier, wie er im Dust eines weltgeschichtlichen Schöpfungsmorgens Guanahani vor seine Schiffe gezaubert sieht.

Goethes Tod 129

Inzwischen ist die Welt etwas enger geworden; schon fast zu eng für solche gleichsam geographische Symbolik. Wir werden, je näher wir der Gegenwart kommen, immer stärker auf das Innerliche, Geistige, die geistige Persönlich. feit gedrängt, die uns auch diese großen Abschnitte und Einschnitte spiegeln muß. Wir achten auf einzelne starke Individualitäten, die in einer äußersten Höhenleistung menschlicher Kraft, wie von der steilsten, freiesten Warte ihrer Seit aus, den ganzen Borizont einer bestimmten Entwickelungsstufe in sich umfassen, ihn hell entrollen bis in das fernste dämmerblane Waldthal hinein. Eines Tages sehen wir eine solche riesige Persönlichkeit wieder verschwinden, hinabgesunken in das Mysterium des Todes. Eine neue Generation, eine Folge von solchen wächst auf. Und wieder hebt sich eine jener umfassenden Individualitäten größten Stiles aus der Menge. Was sie umfaßt, ist aber jett ein neuer Horizont. Es wird nahe liegen, daß bei solcher Betrachtungsweise ein Datum aus dem persönlichen Leben Einzelner unter Umständen einen wichtigeren Markstein bilden kann als die größte Entdeckung oder Erfindung.

Unsere Zeit ist von Entdeckungen und Erfindungen ersten Ranges übervoll. Wird man trotdem magen, etwa in der Verwertung der Dampffraft oder später der Elektrigität einen jener großen Marksteine im Sinne der Horizontwandlung zu sehen?

Ich glaube, daß unsere gegenwärtige Generation, falls sie sich überhaupt schon reif fühlt, hier Tinien zu ziehen, einen derartig starken Einschnitt viel eher suchen wird bei einem ganz menschlich persönlichen Datum: bei dem Tode Goethes. Mit Goethe stieg der Mann von der idealen Warte, der in Wahrheit die ganze Kultur der Menschheit bis auf unsere Tage unter sich gesehen hatte wie ein grünes Meer unabsehbar fortschwellender Wälder, — bis zum Hori-30nt. Unendlich glorreich, wie in jenem Bilde, lag der Ülther darüber. Abler schwebten vor dem Himmel. Und durch die Sweige klang jener wunderbare, nie bisher von einem Menschen erreichte Wohlsaut der dichterischen Sprache, in der Goethe sein weltumspannendes Schauen als Künstler offenbart.

Im tiefsten Abendrot Goetheschen Cebens, vier Jahre vor Goethes Tod, ist Herman Grimm geboren.

Grimm hat uns selbst gelehrt, den Menschen des neunzehnten Jahrhunderts zu messen an seinem Verhältnis zu Goethe. Obwohl Goethe noch lebte, war das Jahr 1828 in vielem ein abschließendes Jahr für die große Zeit von Weimar. Karl Angust ist darin gestorben. Der Brieswechsel zwischen Goethe und Schiller erschien im Vruck. Zum erstenmal drängte sich stark auf, daß die gewaltige Epoche in das Historische trat, in die Geschichte, die mit Toten rechnet, in die Geschichtschreibung, die den Bries des Moments als Quelle wieder abdruckt.

Goethe selbst, der auch die menschliche Ideenwelt als einen Teil der Allnatur erfaßte und in dieser Allnatur einen ewigen Entwickelungsprozeß erkannt hatte, wußte sehr wohl, daß sein Horizont kein wirklicher Abschluß sei.

Er ahnte und erwartete Generationen, "um in prophetisch höheren Gesichten von Gott und Menschheit Höheres zu berichten". Es war aber, als er schied, so, als wenn überhaupt der Blick nach irgend welchem Horizont zunächst abgeschnitten wäre. Der Mann auf der freien Warte, der über die Wälder sah, sehlte. Wir kämpsten uns unten durch die Schlinggewächse des Dickichts, wo das Unge keine zehn Schritte weit schweisen konnte. Sind wir in den Jahrzehnten seitdem überhaupt schon über Goethes Horizont irgendwo wirklich hinausgedrungen?

Im sozialen Ceben scheint es so, aber es fragt sich, in welchem Maße wir hier bloß "That von Gedanken" haben, die durchaus bis ins vorige Jahrhundert zurückweisen. In

der Naturforschung ist der zweifellos größte, folgenreichste Gedanke, den das neunzehnte Jahrhundert überhaupt durch= geführt hat, die Darwinsche Idee einer stufenweisen Entwickelung des Lebendigen, wenn auch nicht Eigentum von Goethes Zeit, so doch in vollem Make gleichsam Privateigentum von Goethe selbst gewesen. In der Dichtung ist die Abhängigkeit von Weimar im größeren Teil des Jahrhunderts selbst von den Besten nie bestritten worden, und der Sweifel kam erst, als der Naturalismus auftrat; heute, wo man auch dieser flut etwas auf den klaren Grund sicht, läßt sich erkennen, daß, abgesehen natürlich von der aufgewendeten neuen dichterischen Kraft, ihre "neueste" Quelle, die einzige, über die sich ästhetisch theoretisieren läßt, bei der Methode sprudelt, die gerade Goethe teilweise sehr 3um Befremden seiner Zeitgenossen in den "Wahlverwandtschaften" schon vollbewußt angewendet hatte.

50 sehr wir also hoffen, daß uns die rund sieben Jahrsehnte seit Goethes Abschluß überall in der Vertiefung vorwärts geführt haben, so sehr werden wir damit rechnen müssen, daß hervorragende Gestalten dieser Gesamtgeneration seither vor allem gemessen werden müssen noch an der Art, wie sie sich zu Goethes Erbe stellten. Inwiesern sie uns dazu verhalsen, den Horizont, den wir von Goethe vererbt erhalten, wirklich zu besitzen.

hier tritt nun eine Beziehung zu herman Grimms Cebensarbeit so hell hervor, daß man fühlt, es handle sich im ganzen nicht mehr bloß um eine mehr oder minder künstliche Sache. Die Beziehung trifft ins herz.

In dem Horizont, wo Goethes Sterne untergingen, lag, um noch einmal aus jenem Bilde zu sprechen, ein gewisses morgenduftig blaues Gebirge. Je tiefer Goethe ins Ceben ging, desto sester haftete gerade hier sein Blick, obwohl er sich darüber klar war, daß diese schöne Linie nur noch wie ein lichter Traum an seiner Gesichtsgrenze stand,

also als eigentlicher Besitz erst der Zukunft nach ihm angehören könne. In Augenblicken größter Klarheit schien es ihm, als laufe in jener Richtung die Hauptstraße aller fortschreitenden Kultur und als seien diese Berge, obwohl damals noch ganz unter dem Horizont, eigentlich seit Jahrstausenden schon das dunkle Ziel gewesen, dem alles Reisste in dieser Kultur unbewußt zugestrebt habe.

Die Durchdringung und Erfüllung der ganzen Volksseele, der ganzen Menschheitsseele mit einem künstlerischen Hauch, — die ästhetische Kultur im höchsten, umfassenden Sinne, — die ästhetische Erziehung mit allen ihren folgen und Voraussetzungen, — das war es, was dort im weichen Blau über den unendlichen Urwäldern der Menschheit stand.

Goethes Auge erlosch. Grimm gehört zu denen nach ihm, dessen Auge von früh an wie durch einen geheinmis- vollen Magnetismus fort und fort nach dieser gleichen Korisontstelle herübergezogen wurde. Mit Kraft hat er sich für sich selbst zu der Höhe hinausgekämpst, von wo überhaupt die blaue Linie erst gesehen werden kann. Und dann hat er die Art genommen und hat versucht, für alle durch den zähen Urwald eine Straße zu bahnen zu den wirklichen Bergen selbst.

In jenem Roman, dem das Bild vom Horizont entnommen ist, wird ein Mann geschildert, zu dessen wechselnden Schicksalen es gehört, daß er sich wie befreit fühlt, als seine adelige Herkunst dem Sweisel verfällt. Dom thatlos ererbten Vorrecht fort, das ihn lähmt, fühlt er sich gerettet in die freie Bahn für die eigene Kraft, die sich stark genug weiß, Vorrechte selber zu erringen als Lohn für wirklich geleistete Urbeit.

Und auf Herman Grimms Cebensweg leuchtete, noch ehe er selbst irgend etwas gethan hatte, von Vater und Onkel her der volle Glanz einer Adelskrone, — wenn auch der eines geistigen Adels.

Auf wenige Männer trifft das Wort vom geistigen Aldel so gut zu wie auf Jakob und Wilhelm Grimm. Sie waren schlichte Ceute. Ihre beste Ceistung erwuchs aus dem unendlich feinen Gehör für die schlichteste Außerung der deutschen Volksseele in Sprache, Lied und Mythus. In den Märchen verdanken wir ihnen das schlichteste, volkstümlichste Buch, das wir neben der Lutherischen Bibelübersetung besitzen. Und doch liegt in dem ganzen persönlichen und litterarischen Bilde der Brüder Etwas, was sie immer wie schwebend über der Masse erscheinen läßt, auf unsichtbarem Sockel, der sie eine Stufe höher hinaufstellt. Nun kam noch hinzu, daß sie zwei waren, zwei Brüder, die sich doch geistig nebeneinander hielten. Das Geistige umfloß sie wie eine zugleich außerpersönliche und doch auch wieder unmittelbar physische Macht, So wie der Adel im alten Sinne eine unmittelbare Blutsverwandtschaft voraussetzt und zugleich in diesem Blute etwas Immaterielles, Besonderes. Ich besitze (durch die freundlichkeit Herman Grimms) eine Photographie von Jakob Grimm, die nach einer alten mangelhaften Hufnahme technisch wunderbar erneuert ist. Die Züge haben einen Unterbau von derbstem Kernholz, aus einfachster Volksart geschnitt. Aber darüber liegt ein Goldglanz von Weltgeist, von höchstem Menschentum, daß das kleine Bild ordentlich den Beschauer bis zum Blenden anstrahlt, ihn niederdrückt durch seine Wucht des unverhüllten Genius.

Ihrer Cebensblüte nach gehörten beide Brüder Grimm noch in eine Epoche deutscher Dichtung und ästhetisch angehauchter Wissenschaft, die uns alle geistigen Spiten viel stärker im Sinne einer geschlossen Geistesaristokratie verfnüpft erscheinen läßt, als es heute irgendwie bei uns der kall sein kann.

Die großen Gestalten um Goethe hängen mit ihm zufammen wie eine wirkliche Familie, die in sich verwandt

war, aber gegen die geistig schwächere Menge abgeschlossen ragte. Wenigstens wir empfinden heute ruckschauend so, obwohl wir ja wissen, daß Differenzen im Engeren nie gefehlt haben und auch die Geistesaristofraten von Weimar nicht immer gleichmäßig aut miteinander ausgekommen sind. Gestalten, wie Alexander von Humboldt, der so ungeheuer alt geworden ist, daß man ihn leicht einer gang anderen Zeit einreihen möchte, haben bis zum letzten Tage das Zeichen jener idealen Zugehörigkeit bis in die kleinsten Zuge binein bewahrt. Auch über das Weimar Goethes hinaus bestanden noch ähnliche Zusammenschlüsse. Heute ist es schwerer, vielleicht schon unmöglich, von so etwas zu reden. Die Wissenschaft ist mehr in die Masse hinabgetaucht, die Träger des höheren ästhetischen Empfindens sind in einer gewissen Sonderstellung geblieben, aber gegeneinander einsamer geworden. Es wird das seine Notwendigkeit gehabt haben in der Entwickelung, die ja vorwärts geht.

Herman Grimm ist in der folge durch seinen Cebensbund mit Gisela von Arnim, der Tochter Bettinas, nochmals wieder eng versponnen worden in ein Aetz solcher geistigen Adelstraditionen, — geistige Traditionen, zu denen hier auch noch der wirkliche Standesadel kam. Wenige Menschen im neunzehnten Jahrhundert sind so gut und doppelt versichert gewesen, in die deutsche Sitteraturgeschichte zu kommen, auch wenn die eigene Ceistung die Linie des selbständig Großen nicht überschritt.

Und doch kann man das alles wegwischen. Grimms Cebenswerk wurzelt in jedem Juge in seiner eigenen Kraft. Gerade das, was jene Tradition unmöglich mitgeben konnte, ist bei ihm so entscheidend geworden, daß es sein eigentsliches Bild ausmacht, wenn wir an ihn denken: die seste, fast bis ins Harte der Umrisslinie hinein individuell durchz gearbeitete Persönlichkeit. Was der Held seines Romans nur in der Verklärung seiner letzten Stunde, unmittelbar

vor der tragischen Todeswende, erkennt: daß der Mensch einer bewegten Zeit nur in dem wirklich sest sußt, was er selber sich zu schaffen und zu erhalten weiß, — das hat Herman Grimm in nachhaltigster Weise sein lebelang bethätigt.

Es lieat vor allem die Cosung hier, warum er heute, nach Abschluß des siebenten Jahrzehnts, mitten unter uns steht als ein im edelsten Sinne moderner Mensch. Eine unverwüstlich junge Kraft belebt noch immer jede Zeile, die er schreibt, eine Kraft, die vor keinem Problem der Zeit zurückschreckt. Mir ist gerade in den letzten Jahren oft auffällig gewesen, wie stark Grimm auf einzelne ganz junge Kreise wirkte. Ich erinnere an ein so durch und durch modernes, früher unbegreifliches Problem, wie den Kampf um den klassischen Unterricht in der Schule — neben dem Unffat, den Grimm seiner Teit darüber geschrieben hat, erschien das frischeste von anderen fast wie veraltet. So junges Caub zeigt mit siebzig Jahren keiner, der bloß auf Traditionen steht. Man denkt unwillkürlich an den Abstand: das Berlin, durch das Jakob und Wilhelm Grimm schritten — und das Berlin von heute. Herman Grimms Charafterfopf ist viel zu groß, um bloß einer einzelnen Stadt anzugehören; aber aus dem modernsten Berlin mit all seinen unruhigen Bewegungen verschwände ein notwendiges Stück, wenn man ihn fortdächte.

Dom Politischen sehe ich dabei natürsich ganz ab. Es liegen da Differenzen, die ich hier nicht berühren will, um einen bestimmten Jusammenhang nicht zu durchbrechen.

Eine Wirkung ästhetischer Tradition glaube ich nur in einem bestimmten Punkte bei Grimm zu erkennen.

Don früh an atmet in seiner äußeren Darstellungsweise ein gewisser großer Zug, groß und ästhetisch vornehm bis in jedes Wort, bis in jede kleinste Nebenbemerkung hinein. Alles erscheint in einer weiten, bedeutenden Beziehung. Man

136 Stilgefühl

muß die ganze Reihe der Bände, die wir von ihm haben darauf durchsehen wie ein geschlossenes Werk, um den vollen Eindruck zu fühlen, wie tief das geht. Don Tebenden müßte ich schwer einen zu nennen, der darin so konsegnent geblieben wäre. Novellen, Romane, Essays zur Kulturgeschichte, Charakterdarstellungen eines einzelnen Gewaltigen im Rahmen einer starken Zeit - und immer das gleiche Tempo, immer dieselbe sichere Hand, die alles Kleine, Triviale fortsegt und auf die große, wenigstens relativ ewige Linie hindentet. Menschen, die eben von uns gegangen sind und deren Bild Grimm zeichnet, erscheinen jah hinausgerückt in einen ungeheueren Raum, in die Einsamkeit des durch und durch bereits Historischen, von dem nur noch der größte Umriß gilt. Die ideale Coleranz, die seine Auffätze über brennendste geistige Zeitfragen atmen, erscheint nur wie der natürliche Ausfluß einer Betrachtungsart, die sich stets, auch im nächsten und neuesten, über alle Parteien erhebt. Grimm hat gelegentlich, wenn Stoff und Menschen ihm doch eine Polemik aufnötigten, sogar dann verstanden, dem unbeteiligten Ceser den Hauch reiner Höhenluft vollkommen zu bewahren: wohl die sicherste Probe auf sein Prinzip, die mancher neben ihm, der auch jene Böhe sonst suchte, nicht bestanden hat. Wie glücklich ist beispielsweise in den nachträglichen Zusätzen und Vorreden zu dem Bande über Goethe so mancher Zweifel über Mitstreiter im gleichen felde, so mancher Nachhall polemischer Stimmungen in wenige leise Worte, oft fast zwischen die Zeilen, gebannt, ohne daß irgendwo ein wirklicher Schatten von hier das satte Cicht stören könnte, das unablässig von dem großen Mittelpunkt, der großen Sonne des ganzen Kampfesfeldes selber herniedersließt.

Ann aber: dieser unablässig vornehm große flug des Gedankens kleidet sich bei Grimm in einen Stil, der bis zu einem seltenen Höchstmaß sich von allem fern hält, was man im gewöhnlichen Brauche als Pathos bezeichnet.

Auch das tritt schon ganz zu Beginn, z. 3. in dem Novellenbande von 1856, sichtbar hervor; es hat sich aber in der folge noch sehr merkbar gesteigert und ist mit allem, was dazu gehört, vielen allmählich so in den Vordergrund gekommen, daß sie den eigenartigen Stil klingen zu hören meinen, wenn sie an Grimm denken.

Es ist nicht nur das falsche Pathos, sondern auch das echte im Sinne einer bestimmten Kunstsorm, das Grimm wie mit Absicht verschmäht. Der Inhalt mag auf der höchsten Höhe wandeln — und er steigt ja bei ihm nur immer einen kurzen Schritt von dort nieder, am liebsten weilt er auf der steilsten Kante selbst —: der Leser gerät in das Kreuzseuer äußerst schlichter Sätze, fast als wohne er einem Gespräche bei, wo jeder sein Bestes giebt, aber auf gar keine bestimmte korm achtet, nur bemüht, das Innerlichste möglichst scharfherauszubringen.

Oft find die Sätze nur Bruchstücke, bei denen niemals (wie es oft gerade bei kunstvoll vollendeten Perioden der fall ist) Teile des Kerngedankens, wohl aber einzelne Teile der konventionellen Satsform vom Börer ergänzt werden mussen. Kurze ergänzende Satfragmente werden gern hinter einer geschlossenen Deriode selbständig, durch Dunkt getrennt, nachgeführt. Wie wenn dem Redner nach der Altempause noch etwas einfiele. Der Zusatz erhält dabei eine eigene, stärkende Betonung, ohne doch den Charakter der Ergänzung jum Doraufgehenden zu verlieren. Erst bei dem Dunkt, der nun wieder ihn schließt, beginnt eine neue ideelle Konstruktion, schreitet der Gedanke auf einen neuen Wellenkamm zu. Der Gesamtbau des Vortrags wird durch diese zusammengehörigen Gruppen von Sätzen abwechslungsreicher, geht gewissermaßen in einen höheren Abythmus ein, als es lauter ganze, erst als solche durch Punkte getrennte Sätze zuließen.

In den Worten, den Beiworten fehlt jeder Prunk. Man denke sich gewisse Stellen Grimmscher Essays oder im "Ceben Michelangelos", wo der Gedanke das fundamentalste menschlicher Dinge ergreift und mit einem flügelstoß über Jahrtausende zu schweisen suchen, ausgedrückt etwa in der Sprache Alexander von Humboldts, die ja gewiß ihre besondere Majestät hat: wie viel Drähte und Klammern da die äußere form gewaltsam mit herausreißen würden auf den Berg, den der Sinn erklettern will.

Mancher hat sich hier keinen Rat gewußt. Das hat wohl keiner je zu bestreiten gewagt, daß Grimm als Stilist von einer Klarheit ohnegleichen sei. Auch wie viel er mit wenig Sätzen gedanklich zusammenzudrängen weiß, ist ihm faum ernstlich bezweifelt worden. Aber der Abstand zwischen der Höhe des Standpunktes und der absolut zwanglosen, mit den freiheiten der lauten Rede den geschriebenen und gedruckten Satz scheinbar sorglos meisternden form galt dem einen für das Merkmal vornehmer Blasiertheit in dem Sinne, der das Wörtchen "vornehm" mißklingend macht. Dedantische Bemüter (Todfeinde jeder stilistischen Entwickelung) verzeichneten gewissenhaft, daß einer unserer größten Führer und Pfadfinder in der ästhetischen Kultur nicht immer sich genügend mit den Dorschriften des grammatikalischen Bilfsbuches über das Interpunktionszeichen des Punktes, die Bestandteile des einfachen nackten und des einfachen erweiterten Saties und ähnliche aute Dinge auseinandergesett habe. Die mildeste formel, die sich von kritischer Seite fand, betonte wenigstens eine gewisse knorrige Eigenart, die nun einmal der starken, in ihrer Unverbesserlichkeit immer noch "besten" Dersönlichkeit eingewurzelt sei.

Es ist unmöglich, über solche Fragen eine Einigkeit zu erzielen. Wie der Stil selbst tief aus der Person des Schreibenden hervorwächst, untrennbar von ihr und in gewissem Sinne wirklich dem alten Buffon-Worte entsprechend: "der Mensch", so verlieren sich Urteile über den Stil im vagen Bereich persönlicher Gefühle.

Mir ist Grimms Stil der Punkt, wo ich die Wirkung ästhetischer Tradition bei ihm sehe.

Grimm stammte aus einem Hause, wo der Sprachgeist gleichsam auf der Goldwage lag. Wer von hier ausging, der mußte Dinge wie von selbst mitbringen, die ein anderer, der aus sprachlich ganz naivem Boden wuchs, sein ganzes Teben lang vielleicht nicht so erreicht hätte. Jener Novellenband von 1856 ist das Werk eines Achtundzwanzigjährigen: jedes Wort verrät eine Reife sprachlicher Bildung, wie sie nur einem ästhetischen Sonntagskinde solcher Urt zusliegen konnte. Auf so früher, fast spielend erlernter Beherrschung des Ganzen aller höheren und tieferen Sprachmittel sollte sich nun mit wachsender innerer Reife des eigensten Beistesgehaltes eine individuelle Stilart aufbauen. Muk man Blasiertheit oder eine doch noch nachhinkende Schwäche des ästhetischen Vollgefühls als Erklärung zu Hilfe nehmen, wenn man Grimm an dieser Wende sich einem Stil zuneigen sieht, der all seinen Stolz in einer äußersten Schlichtheit sucht?

Es ist die Schlichtheit eines Mannes, der, nachdem er aus allen Goldbechern getrunken hat, schließlich gerade das "lebendige Wasser", von dem das Evangelium spricht, in das einfachste, prunklose Gefäß schöpft.

Mir ist Grimms individueller Stil mit seiner unwills kürlichen Nachahmung einer fast stammelnden Rede, die sich vor dem erhabensten Gegenstande gleichsam nur stoßweise, unter Terbrechung aller künstlichen Perioden, äußern kann, der vollkommene Ausdruck einer ungemein weit getriebenen sprachlichen Kultur — einer Kultur, die eben bei ihm schon in der zweiten Generation steht und so eine Entwickelungsböhe hinsichtlich der Vergeistigung darstellt, die in der Menge noch lange nicht auf volles Verständnis rechnen darf.

Einmal vorhanden, hat dieser Grimmsche Stil dann selbst wieder Schule gemacht. Im ganzen sinde ich, daß er eine unverkennbar belebende, befruchtende Wirkung ausgeübt

hat, — wie jeder Stil, der individuell frei sich über eine gewisse grammatikalische Schablone erhebt und doch nicht gegen den tieferen Sprachgeist verstößt.

Ich rede nicht von den Stümpern, die ihn nachmachen, indem sie einfach willfürlich ihre Sätze zerhacken wie es gerade kommt. Ein blind zerhacktes Holz ist natürlich kein geschnitztes, und das einfach glatte ist dann auf alle källe vorzuziehen.

In feinerer Hand aber bedeutete Grimms Urt eine wirkliche sprachliche fortbildung in der Richtung dessen, was die Schule selbst constructio ad sensum, Orientierung mehr auf den Sinn, als auf die starren grammatikalischen Wegzeichen, nennt. Es steckt hier das diskreteste Kapitel im ganzen Sprachsortschritt. Die Versdichter arbeiten seit Jahrtausenden daran. Eine bestimmte Sorte von Sprachschulmeistern aber wird alles, was hierher gehört, grundsätzlich nie verstehen können, da sie sich in die kiktion einer ruhenden Sprache eingelebt hat, einer "ewigen" Grammatik, vor der es nur Verstöße giebt, aber keinen kortgang.

Jedenfalls erscheint mir nicht zweiselhaft, daß dieser Stil, den mancher von der geistigen Gesamtleistung Grimms wie eine störende Hülle lostrennen möchte, eine unschätzbare Macht ist in allem, was er selbst geschrieben hat, eine Macht, ohne die das Beste der sachlichen Wirkung nie herausgekommen wäre. Ohne diesen Stil, der etwas so anspruchssos Menschliches in seine Darstellung bringt, das doch bis in jeden Punkt und jeden Halbsatz Produkt eines beinahe rassinierten ästhetischen Gewissens ist, — ohne ihn wäre die unausgesetzte Sonne geistiger Höhenbetrachtung, wie sie in Grimms Werken strahlt, unmöglich geworden.

Diese Sonne war aber notwendig, wenn die Saat reisen sollte, der er sein Leben gewidmet hat: die Saat ästhetischer Kultur in jenem Goetheschen Sinne.

faßt man sein Wirken zusammen auf dieses Wort, so erscheint es wie aus einem Guß.

Es wird nicht belanglos, aber es tritt doch in den Bintergrund gurud, wie dieses Wirken im Engeren gum Ausdruck kam: ob als Kunst selbst, als Dichtung — oder als ein fünstlerisch vertieftes Schauen und Erklären längst vorhandener, aber noch lange nicht genügend wirkungsfräftiger Meisterfunst. Gangbare Schulweisheit zieht gern auch zwischen diesen beiden formen ästhetischer Kulturarbeit einen dicken Strich, über den es feine Brücke geben soll. In einem abgeschlossenen Zirkel soll das produktive künstlerische Selbstschaffen hausen. Und in einem anderen die produktive ästhetische Betrachtung. Wie die beiden Königsfinder sollen sie innerlich nicht zu einander kommen können, da das Wasser aar zu tief. Don unklaren Dichtern und konfusen Üsthetikern ist das abwechselnd gelehrt worden. Ich glaube aber, es steckt ein Stück Epigonenweisheit darin, aus Zeiten, da die Dichterfraft und das allgemeine äfthetische Empfinden beide in ihrer Urt sich schwach fühlten und wie Kranke nach Ub. sperrung verlangten. Teiten der ungetrübten Kraft, wie sie Goethe und Schiller verkörpern, kannten den Strich nicht, - er hätte in ihnen Individualitäten, deren Größe die harmonische Einheit war, in haltlose Teile zerbrechen müssen.

Auch wir werden uns zurückbesinnen. Wir werden stärker wieder begreifen lernen, daß der dunkle Strich in Wahrheit ganz wo anders läuft.

Er grenzt nicht den Dichter grob ab vom ästhetischen Vollmenschen, sondern er trennt ganz allgemein die tiefe, thatfrästige ästhetische Persönlichkeit von der dumpsen Masse, jener Masse, die überhaupt noch nicht begriffen hat, was Kunst im Verhältnis zum menschlichen Ceben ist.

Jenseits dieses Striches ist die Kunst besten kalls eine bunte Unterhaltung, ein lustiger Traum, der gelegentlich immer einmal wieder über den Ernst des Lebens auf Momente hinweghilft. Wer aber in dem engeren Kreise steht, der hat bis ins Herz hinein erkannt, daß Kunst dem

Menschen so not thut wie Brot; daß die Kultur zusammenbricht, wenn wir die Kunst herauslösen wollen;
daß die ganze Entwickelung der Menschheit in der
Kunst wurzelt, in der Kunst sich spiegelt, an der
Kunst erlernt werden muß.

Die Gemeinde, die sich auf diesen Sinn hin hente einig fühlt, ist noch immer keine große. Sie wird um so enger, als wir uns sagen müssen, daß lange nicht alles, was sich in einer Zeit "Künstler" nennt, wirklich dazu gehört. Um so mehr müssen wir uns den Blick dafür freihalten, daß für den, der thatsächlich und aktiv dabei ist, die form, wie er seine Mitgliedschaft im Sinne des größten Ziels bewährt, Nebensache bleiben muß und keiner neuen trennenden Rangsordnung unterliegen kann.

Grimm ging für sich aus von dichterischer Produktion. Seine Unfänge sind ganz erfüllt davon. Unf der Höhe seiner Kraft hat er hier abgeschlossen und sich fortan nur in Werken bewährt, die zwar auch nur ein echter Dichter, eine Künstlernatur von tieser eigener Unschauung der Dinge so schaffen konnte, wie sie sind — die aber keine Dichtungen sind. Wer im wirklichen Gestalten den Kern des Üsthetischen erblicht, der wird es wie einen leichten Schatten empfinden, daß es so wurde. Unch mir will scheinen, als habe der schaffende Dichter in Grimm uns nach der unmittelbaren Seite eigentlich nur mit einer gewissen Ubschlagssumme abgefunden, ohne uns auszumünzen, was er besaß.

Alber die Betrachtung verliert ihre Spitze, wenn man in jenem freieren Sinne sich vergegenwärtigt, daß es sich in diesem kalle nicht um Dichten oder Schweigen handelte. Es handelte sich darum, daß eine änßerst temperamentvolle, überströmend reiche ästhetische Persönlichkeit etwas zu sagen hatte und Mittel und Wege fand, es zu sagen; daß gerade die dichterische korm das ausschließliche Medium hätte sein müssen, war nicht als Bedingung gegeben. Die geistige

fortentwickelung und der unmittelbare Drang zur Produktion sind oft zwei ganz verschiedene Dinge gerade in den besten, reichsten Naturen.

Das ganz Große, Ceuchtende der Ceistung Grimms jenseits seiner dichterischen Versuche tritt am deutlichsten hervor, wenn man sich klar macht, daß er auf dem anderen Boden nicht einfach übertrat von einer gegebenen korm: der Dichtung, zu einer zweiten, ebenfalls gegebenen: der ästhetischen korschung und Cehre.

Die form, die er sich dort suchte, mußte er erst selbst schaffen.

Die Bücher über Michelangelo, über Goethe, die wir von Grimm besitzen, sind jedes in seiner Art eigentlich gang ohne Vorgänger, was die Gestalt, die Methode anbetrifft. Sie passen in keine Schablone, — wie sie dasteben, Werke, die einen unabsehbaren, stetig wachsenden Erfolg errungen haben, Werke, die zu den besten unserer gangen neueren Litteratur gehören: sie sind Grimms Eigentum und Eigenart bis auf den fleck und einschließlich des fleckes, wo sie stehen. Und selbst da, wo er auf geschlossene Komposition im Großen verzichtet hat, wo sich Bande zusammensetzen aus losen Essays, hat er an der überlieferten form des Essays solange herumgefeilt, bis sie in gewissem Sinne auch seine form geworden ist, die ihm nun zwar andere nachmachen fönnen und die man als einen glänzenden fortschritt im deutschen Essay allgemein in der folge anerkennen wird, die aber auf alle fälle einmal "zuerst" gemacht sein wollte.

Das Buch über Michelangelo feiert in diesem Jahre seinen achtunddreißigsten Geburtstag. Ein Siegeszug liegt hinter ihm. Generationen sind jetzt schon mit diesem Buche aufgewachsen. Und noch ist fein Blatt darin verwelkt. Es ist eines der Bücher unserer Zeit, von denen man gewiß weiß, daß sie ins neue Jahrhundert hinüberschreiten. Worin liegt das Geheimnis dieses Erfolges?

Ich denke zunächst an eigene Erfahrungen, die mir in diesem falle typisch scheinen für viele, die gerade in den achtunddreißig Jahren sich ihre Bildung angeeignet haben Wenn man unsere Jugendbildung von heute — selbst in ihren besten formen — überblickt mit Hinsicht auf das gleichmäßige Bild der großen Kulturepochen, das sich einprägen sollte, so treten grobe Cücken hervor. Ich bin in einem litterarisch sehr regsamen Hause aufgewachsen und von meinem Vater (der sich vom Bauernjungen aus der Cüneburger Beide bis zum feinen asthetischen Kenner heraufgearbeitet hatte) früh auf die große deutsche Geistesblüte um Goethe herum stramm eingeschult worden. Die wirkliche Schule brachte dazu eine wenigstens bedingte Unschanung von der Untike. Die Renaissance fehlte. In ziemlich jungen Jahren wurde mir dann das Glück zu Teil, das man jedem gerade in seiner empfänglichsten Zeit wünschen möchte: florenz und Rom zu sehen. Unter den Vorbereitungen zu dieser Reise war die Cekture von Grimms "Ceben Michelangelos". Mit einem Schlage öffnete sich mir eine neue Welt.

Der Eindruck war so stark, daß nicht nur meine ganze nachfolgende Reise wie im Banne des Buches ausgeführt worden ist, sondern sich mir auf lange eine gewisse Abhängigseit entwickelt hat gerade von dieser so neu aufgetauchten Kulturperiode, hinter der mir die Antike zurückzutreten schient. Heute weiß ich, daß es ein zweites Buch neben Grimm, das so wirken könnte, über die Renaissance nicht giebt. Immer wieder bin ich zu ihm, meiner ersten Quelle, zurückzeführt worden.

Es ist kein Geschichtsbuch im landläusigen Sinne, wie es denn überhaupt nichts Candläusiges irgend welcher Urt an sich trägt. Es reißt ein Stück Geistesgeschichte heraus, dessen größer und einfacher sind, als das seine Netwerk der traditionellen Geschichte.

Wer erinnert sich nicht der wundervollen Einleitung: wie das Bild von florenz gleichsam in schimmernden Aebeln

aus dem Vilde von Uthen wächst? Dieses größere Florenz, das nicht wie die einfache Stadt bloß daliegt, sondern noch einmal über ihr zu schweben scheint wie eine geheimnisvolle zeitliche Inkarnation dämonischer Entwickelungen. Es bleibt der eigentliche Schauplatz. Durch das bunte, endlose Gewimmel der Menschen und kleinen Menschenschiekslale, die uns Grimm, wo es not thut, anschanlich genug zu schildern weiß, schreiten einzelne einsame Gestalten, wie riesige Vürger jener magischen Stadt über den Dingen heraufragend, — so der Held des Vuckes, Michelangelo.

Der Jauber, durch den das glückt, liegt in dem hineinzeichnen des historischen in einen ästhetischen hintergrund.
Alber das Werk ist deswegen auch noch lange keine einsache Kunstgeschichte. Es ist voll von seinsten Urteilen über Künstler und Kunstwerke der Zeit, der es sich stofflich auschmiegt, recht ein Lebenswerk des Autors in diesem Sinne, in das er all sein Wissen und Empfinden über die Renaissanzekunst hineingegossen hat. Aber ich möchte hierzu wieder einmal, nicht so grob natürlich, wie Merck zu Goethe sagen: "Das können die anderen auch"... immer nicht alle anderen, sondern nur einzelne, in Wissen und Kunstgeschmack nahestehende.

Das Eigene und Einzige liegt vielmehr darin, wie in dem ganzen weiten Ban dieses Kulturepos — die form ist oft wirklich wie im epischen Stil behandelt — die Kunst eigentlich als der Kern der menschlichen Entwickelung, die Kultur in ihrem Emporgang als eine im letzten Ende ästhetische Handlung, der Künstler als der aufsteigende, der eigentsliche Mensch aufgefaßt ist.

Un dieser Stelle, die fühlbar immer der geistige Mittelspunkt ist, von dem die fäden schwingen, liegt das Werk verankert nicht mehr in irgend welchem Wissen, irgend welchem seinen Geschmack und intuitiven Kunstverständnis, — es liegt verankert in einer Weltanschanung.

Einer ästhetischen Weltanschauung.

Das Zeitalter Michelangelos erscheint als eine Weltstuse, deren sichtbares Gerüft die Kunst ist. Nicht deshalb ist die Renaissance von so ungeheuerer Wichtigkeit, weil sie ein großes Kapitel der Kunstgeschichte im engeren Sinne ist. Sondern weil in der Kunst die Menschheitsentwickelung zugleich arbeitet, weil alle Kultur ästhetische Kultur ist, und weil die ästhetische Kultur unserer Tage organisch in diesen paar älteren Hochblüten, zu denen auch die Renaissance geshört, ihre Grundlage, ihren Unterbau besitzt.

Schwerlich allerdings wird sich das, was Grimm in der gewaltigen Rähe Michelangelos gefunden und so vielen mitgeteilt hat, decken mit dem, was im letzten Jahrzehnt wesentlich unter dem Einsluß Rietzsches von Jüngeren in der Renaissance gesucht worden ist. Der "Übermensch" Rietzschat so wenig in der Renaissance gelebt, wie der Naturmensch Rousseaus in den Urwäldern am Unfang der Geschichte. Gerade die schlichte Größe, wie sie Grimm in seinem Michelangelo herausgearbeitet hat — eine Größe, die nur in der Verklärung durch die Kunst, keineswegs aber in besonderen dämonischen Leidenschaften der menschlichen Persönlichkeit über das Maß des Alltäglichen hinauswächst — wird wohl in der kolge am besten dieses geschichtsphilosophische Phantom wieder bannen helsen.

Sieht man von dem Roman "Unüberwindliche Mächte" in diesem Zusammenhang ab, so erscheint Grimms zweites Hauptwerf erst 1876, dreizehn Jahre nach seinem ersten großen feldzug im Dienste ästhetischer Kultur. Es ist das Buch "Goethe".

Dazwischen liegt aber die Hauptmasse jener ausgezeichneten Essays, gesammelt mehrere Bände füllend. Perle an Perle darunter.

Anch die Kunstform des deutschen Essays hat in den letzten fünfzig Jahren alle die Fügungen mitmachen müssen, die im

Guten wie im Schlechten in der Zeit lagen. Es war eine Zeit, wo die ästhetischen Bedürsnisse im Streit zu sein schienen mit den praktischen. Eine Zeit, die den blauen Himmel über irgend einem unvergänglichen Werke der Kunst mit Telegraphendrähten liniierte und die sich damit entschuldigte, daß die praktische Notwendigkeit über die ästhetischen Wünsche gehe.

Es wird sie eine andere ablösen, die diesen Unterschied belächelt, die das ästhetische Bedürfnis, die Kunst erst recht wieder innerhalb der "Notwendigkeit" sieht. Aber wir heute müssen zufrieden sein, wenn aus solcher Übergangsepoche durch die unverwüstliche Kraft des Individuums doch hier und da wenigstens unverrückbar die echten Normen gerettet werden, die Wurzelstöcke gleichsam, die eine wärmere Sonne später vorsinden muß, um wieder beleben zu können.

Das einseitige Tadeln und Trauern besagt nicht viel. Wer will das gewaltige Heranwachsen der Tagespresse in unserem Jahrhundert kleinlich bemäkeln!

Gerade hier aber lag der faktor, der die Schicksale des Essays bei uns im großen bestimmte. Das Vedürknis der Tagespresse hat den Essay heruntergedrückt zur schnell fertigen, oberflächlichen Plauderei; es hat ihn damit verdorben bis ins innerste Mark.

In seiner Grundsorm ist der Essay die korm der äußersten Reise. Er faßt zusammen. Er löst aus der ungeheneren Detailarbeit irgend einen sesten kaden so scharf, daß ihn jeder sehen kann. Je nach der Tiese, aus der geschöpft wird, mißt sich sein gesistiger Wert, und mißt sich, unzertrennsich damit verbunden, auch seine geschlossene Kunstsorm, deren Wesen auf der Konzentration steht und die nur zu stande kommen kann, wenn etwas da ist, was sich konzentrieren läßt.

Reise, die über den Dingen steht, weil sie sie bis ins tiefste Gewebe hinein beherrscht, ist aber wohl das äußerste Gegenteil dessen, was in unserer Tagesjournalistik den Unse schlag giebt. Unch das läßt sich sagen ohne Tadel; es ist wieder geradezu eine Notwendigkeit. Aber wenn sich nun diese Tagesjournalistik die Kunstform des Essays aneignete als ein willkommenes Mittel, um gewisse Wünsche ihrer Teser zu befriedigen, so war es eine andere Notwendigkeit, daß diese Kunstform als solche dabei den Hals brach. Wer den Schein für die Dinge nimmt, sieht uns in einer Zeit der Essays aller Orten. Die Mittelmäßigkeit deckt sich damit: scheinbar ein echtes Zeichen der vollkommenen Berrschaft. Und inmitten all dieser Zeichen scheint es mir trotzdem eine unwiderlegliche Wahrheit, daß nur ein kleiner Kreis echter Kenner und Könner heute den wirklichen Effay überhaupt noch vertritt, noch durchrettet auf eine reinere, im Afthetischen wieder treue und große Generation. Unter den Besten dieser wenigen steht Herman Grimm. Wenn ich bedenke, wie lange er konseguent nach dieser Seite arbeitet, und wie bewußt bei ihm von Beginn an die Arbeit gewesen ist, so möchte ich sagen: er steht an der Spitze.

Ünserlich bedeuteten die dreizehn Jahre viel für Grimms Schicksal. Die Berliner Universität gewann ihn zu ausdauerndem Bunde, der die reichsten früchte getragen hat. Hier, in der neuen Stellung, sind auch die einzelnen Kapitel des "Goethe" zuerst als Vorlesungen entstanden.

Wieder streift die Betrachtung einen der großen Pfeiler, auf denen unsere ästhetische Kultur ruht. Nach Michelangelo Goethe. Abermals ein Einzelname, der eine ganze Epoche deckt. Abermals ein Mensch, in dem die Menschheit wohnt. Und abermals dieser Mensch ein Künstler. Dennoch wie verschieden diese beiden Bücher.

Grimm, der keinen Vorgänger braucht, um die form seiner Bücher zu schaffen, ahmt sich auch selbst niemals nach. Michelangelo bewegt sich vor einem Hintergrunde, der dem modernen Leser nicht ohne weiteres geläusig ist. Seine Werke, noch mehr seine Person, verschwimmen oft in den

großen Zügen seiner Zeit. Kaum ein Stoff konnte so locken, ein weites, figurenreiches Bild zu malen, das mehr in die Breite der Dinge, als in die Tiefe der Person drang und in diese Breite erst wieder von einem höheren Boden, einer Kunst- und Weltbetrachtung allgemeinerer Art aus eine eigene Tiefe brachte. Bei Goethe liegen die Verhältnisse fast umgekehrt.

Über seine Zeit und Umgebung sind im Umriß wenigstens die meisten unterrichtet, die als Ceser eines neuen Buches in Betracht kommen. Auf alle fälle wird von einer außersordentlich großen Sahl emsiger Arbeiter unausgesetht hier alles gethan, um die Chatsachen zu vervollständigen und sofort auch in die Nienge zu verbreiten.

Umgekelert ermöglicht gerade Goethe aber dem, der es will, einen Einblick in das ganz Innerliche, Einzige und Einsame einer höchsten Persönlichkeit. Schließt man alle die kenster lichtdicht zu, die neben ihm den bunten Maskenzug seiner Zeit, seiner Umgebung zeigen, und bannt den Blickstreng auf das, was von ihm selbst in unmittelbarer Niederschrift da ist, so scheint sich etwas zu offenbaren, was sonstein Geiner Gesterbeschwörer je geahnt hat: das geheime Leben einer schaffenden Künstlerseele, jenes Leben, in dem im Sinne ästhetischer Weltbetrachtung die Menschheitsseele lebt. Hier setzt Grimm ein.

In seinem Michelangelo sind alle Kunstmittel aufgeboten, um hundert Jahre Weltgeschichte in ihrem ganzen
Umkreis zu umfassen, hundert Jahre, in denen Italien siedet
und dröhnt wie ein Vulkan und die Völker und Ideen übereinander hinsausen wie die Setzen weißer Dampswolken, die
aus dem Krater brechen. Jetzt über fünshundert Seiten
weg immer nur der ganz leise Kerzschlag eines Einzigen,
der allerdings wie der Riese im Märchen ist, der immer
größer wurde, je tieser man ihm in die Augen sah.

Mur an ganz wenigen Stellen, wo es unumgänglich

nötig war, teilt sich blitzschnell auf einen Moment hinter der Gestalt der Vorhang, es erscheint eine kolossale Perspektive. So in dem Kapitel über Rom, wie ich meine, der Prachtstelle des ganzen Werkes, wie sie ähnlich keines der ungezählten Bücher über Goethe auch nur annähernd besitzt.

Es ist überhaupt ein müßiges Werk, für Grimms "Goethe" einen Platz zu suchen innerhalb der großen Masse unserer neueren und neuesten Goethe-Litteratur. Das Buch zählt nicht unter die, denen ein Veralten droht durch Besserungen im Detail unserer Goethe-Kenntnis. Mir persönlich ist es nicht veraltet, obgleich ich zu einer Menge sachlicher Punkte darin im Laufe der Jahre kritisch Stellung genommen habe. Und ich weiß jetzt, daß es mir auf diesem Wege überhaupt nicht mehr veralten kann. Ich halte es nach wie vor und erst recht für das beste Buch über Goethe, das wir haben. Subjektiv wie es ist, ebenso sehr Grimm wie Goethe, läßt es sich mit einzelnen Urgumenten weder bekämpfen noch vervollständigen. Man ninmt ihm sein Bestes, wenn man es nach der Schablone überhaupt zu den einfachen "Biographieen" Goethes stellt.

Im Herzen ist es genau wie das "Ceben Michelangelos" ein Cehrbuch ästhetischer Kultur.

In der form faßt es den Begriff "Goethe" im ganzen als Kunstwerk. Alle großen Leistungen Goethes sind nur harmonische Glieder dieses Kunstwerks. Aber auch die innere Entwickelung seiner Person, also im gewissen Sinne sein Leben, gehört dazu, es ist sogar die Seele des erhabenen Werkes.

Dieses Kunstwerk unterwirft Grimm einer Unalyse.

Mit seinem schlichten Stil, der in der oben geschilderten Eigenart hier auf seiner Höhe steht. Eine starke Stimmung eigener Größe geht von dem Erklärer aus, man empfindet, wie es sich nicht bloß um den ästhetischen Riesen handelt und neben ihm um den nachgeborenen Interpreten. Über

Homer 151

beiden ragt das ideell Höhrer jenseits aller Persönlichkeit ins klare Blan: die ästhetische Entwickelung der Menschheit. In ihr ist auch Goethe selbst nur ein Teil, nur ein Werkzeng. Und es fällt ein Licht von dieser Höhe, das Beide, den Redner und den anderen, Gewaltigen, von dem geredet wird, für eine geweihte Stunde nebeneinander in seine gleichen Strahlen nimmt.

Diele haben empfunden, daß dieses Buch über Goethe ein stolzeres Buch ist, als irgend ein anderes, das dem Genius von Weimar dient. Aber in dem Stolze siegt zugleich etwas so Reines, daß man das Gefühl hat, es sei gerade so erst der eigentliche Ton der Achtung gefunden, der sich vor Goethe gebührt. Schließlich sließt alles doch auf Goethe selbst über, und seine Gestalt ist es, die aus dem Werke mit so stolzer Größe heraustritt, wie sie ihr neben Grimm kein Lebender zu geben gewußt hat.

.... Das ist der Mann bis zum Jahre 1890.

Seitdem ist von ihm eine Chat ausgegangen, die ihm allein einen Shrenplatz in der modernen Kultur sicherte, — so wenige sich auch bisher darum gekümmert haben.

Wenn Goethe zurückschaute auf das, was ihm selbst bewußt war von Stufen ästhetischer Entwickelung jenseits seiner Kraft und als Unterlage dieser Kraft, so erschien ihm die Renaissance blasser, dämmernder, als wir sie heute sehen. Es war, als sei ihr Licht, wie alles Licht der letzten tausend Jahre, noch abgedämpst durch die Goldwelle einer Sonne, die noch weiter zurückstand, ohne doch jemals untergegangen zu sein: die Sonne der Untike.

Michelangelo und Rafael überstrahlte Homer.

Das dritte Buch, das uns Grimm in konsequentem Ausbau seiner ästhetischen Kulturlehre schenken mußte, mußte eigentlich Homer behandeln. Im letten Jahrzehnt des Jahrhunderts ist es erschienen.

Mir erscheint es als sein wirkliches drittes Hauptwerk,

notwendig neben den anderen. Er selbst hat es bescheiden gegeben wie ein durchaus subjektives Bekenntnis, das niemanden bekehren, noch gegen seinen Willen belehren will. Aber das spiegelt nur eine besondere Sachlage für diesen kall, der nicht bei Grimm, sondern im Stoff und in der Stellung moderner "Wissenschaft" zu diesem Stoffe liegt.

Homer ist keine Person, die sich in einem bunten Zeitbilde verliert. Im Grunde kennen wir seine ganze Zeit, was lebendige Vilder anbetrifft, überhaupt nur aus ihm selbst. Aber seine Individualität, an deren Eigenleben man sich dann halten möchte, wie bei Goethe, ist nicht nur, was Lebensschicksale anbetrifft, erst recht dunkel, sondern sie ist im Sinne einer herrschenden "Wissenschaft" geradezu Luft, leere Luft, ein Gespenst, das an den Grenzen der griechischen Kultur nachtwandelt und, wie alle Gespenster, von der Physik angeschrieen wird, ob es nicht endlich verschwinden wolle.

Und doch ist nicht zu leugnen, daß aus dieser nur dichterisch vorhandenen Zeit und als Gabe dieser mehr als mythischen Persönlichkeit ein Organismus heute noch mitten unter uns lebt, dem wir den Dollrang einer entscheidenden Stuse in der Geschichte ästhetischer Kultur zuschreiben müssen, — ein Werk, das der große, einsame Goethe noch wie eine wärmende Sonne empfand, ein Werk, von dem noch Jahrstausende zehren werden, nachdem es jetzt schon Jahrtausende genährt hat.

Ein Buch nach Grimms Art über diesen Stoff mußte abermals eine ganz neue Methode herausfordern. Und Grimm fand sie mit untrüglichem Takt. Die Behandlung geht diesmal rein von dem vorhandenen Kunstwerk aus. Nur von ihm aus fällt ein ganz zarter Schein in die geheinnisvolle Nacht, die über der Person des Dichters liegt. Auch über homer hat es nie vorher ein Buch der Art gegeben, trot der Külle der Homer-Citteratur.

Was bei Michelangelo nicht, und noch viel weniger bei Goethe in unseren Tagen nötig war, trat diesmal als eine gewisse forderung der Stunde an den Erklärer heran: es galt eine Rettung in ganz bestimmter form.

Die Stellung der Ilias in der Entwickelung der ästhetischen Kultur ist auch heute als allgemeiner Wert nicht bestritten. Aber über der resoluten Hingabe liegt im einzelnen etwas wie trübe Luft. In der alten Sonne scheinen flecken zu stehen, die sich vermehren. Die "Sonne Homers" lächelt noch immer über uns. Aber in seinen Versen scheint etwas unterzugelsen für die neue Generation.

Grimm zeigt uns, wie das alles gleich Spreu zerfliegt, wenn man den Blick fest dort einstellt, wo er auch bei Michelangelo und Goethe einzustellen ist: bei der ästhetischen Wirkung, die ein absoluter Wert ist und durch keine Wissenschaft irgend welcher Art beeinträchtigt oder fortgezweiselt werden kann.

In keinem seiner Werke ist Grimm so ganz, so unbeirrbar kühn von dem ausgegangen, was ich ästhetische
Kultur genannt habe. Bei Homer macht er gleichsam die
Probe auf seine Gesamtrechnung. Das Prinzip, bei Michelangelo, Rafael und Goethe aus der unbestritten einheitlichen
Kunstleistung gewonnen, hilft hier umgekehrt die Einheit des
Kunstwerkes, die bestritten schien, wieder herstellen. Dor
jenen hat uns Grimm gezeigt, wie wir sehen sollen. Jest,
bei Homer, zeigt er uns, daß, wenn wir so sehen, Homer
auf einmal wieder wirklich Homer wird, — der Homer, der
eine Kulturstusse der Menscheitsentwickelung ist.

Man liest bisweilen auf modernen Büchertiteln das Wörtchen "unzeitgemäß". Es liegt eine unschuldige Koketterie darin, die jeder leicht durchschaut. Die Arbeiten, denen die Bezeichnung vielleicht wirklich zukommt, pslegen nicht an solche Spielerei zu denken, denn sie sind zu ernst. Grimms Buch konnte diesmal dem Schicksal nicht entgehen, daß man

ihm von vielen Seiten die Existenzfrage stellte, ehe man mehr als ein paar Seiten darin gelesen hatte. Und es sehlt nicht an solchen, die ihm die Existenzberechtigung absprechen eben im Sinne des Wortes "unzeitgemäß". Durch die siebenshundert Seiten des Werkes selbst aber geht auch nicht der leiseste Klang, der dem vorbanend entgegen käme. In jeder Teile ist es ein tapferes, im besten Sinne selbstbewußtes Buch, das auf den Plan tritt, um seinen Mann zu stehen, auch wenn es allein steht.

Ein Werk der Dankbarkeit nennt Grimm seine Arbeit. Dankbarkeit gegen die Dichtung, die ein Menschenleben lang als einheitliches Kunstwerk vor ihm gestanden hat.

"Mit der Homer-forschung stehen diese Aufzeichnungen außer Zusammenhang" setzt er aber gleich hinzu.

So wird der Skeptiker glauben, es handle sich bloß um eines jener Werke, in denen ein reiser Mann sich noch einmal zu seinen Jugendidealen zurückträumt, — mit einem wehmütigen "trotzalledem". Aber das Buch ist in Wahrheit unvergleichlich viel mehr als eine solche subjektive Elegie, als ein biographisches Erinnerungsblatt, das uns lieb ist, weil es ein Erinnerungsblatt aus dem Ceben von Herman Grimm ist. Es ist ein Bekenntnis, dem man ansieht, wie es die Jahre gereift haben — lange, arbeitsreiche Jahre. Das aber jetzt hervorbricht mit der ganzen Kraft, wie man sie eher in einem Jugendwerke selbst suchen würde.

Ich möchte es hier tiefer fassen, als im Sinne einer Unklage, wenn ich sage: in der "Homer-Forschung" (um Grimms Wort zu gebrauchen) stecke etwas Greisenhaftes. Es ist zunächst bloß das Greisenhafte, das nach einem unabänderlichen Gesetz der strengen Forschung überhaupt anhaftet, wenn man sie mit der Dichtung vergleicht. Dem Historiker und Phisologen gegenüber ist der Dichter ein Jüngling, auch wenn er graue Haare hat. In dem Buche Grimms spricht der Dichter über eine Dichtung. Die Dichtung ist uralt, und der Dichter keiner von den jungen. Aber in seiner Sprache, seiner Auffassung steckt der ganze Sauber der Jugend, ihre Mut, ihre Karben, ihre freudigkeit der Bewunderung — und auch ihre Kraft, Dinge unmittelbar und intuitiv sicher zu erschauen, denen das Alter nur auf weiten Unwegen und inmitten aller Irrtumsmöglichkeiten unsicher tastender Mühe nahe kommt.

Als durch Auszüge in einer Seitschrift mir zuerst die Kunde wurde, daß ein Buch der Art von Grimm zu erwarten sei, empfand ich eine intensive Freude.

Endlich inmitten der erregten Kämpfe dieses Jahrhunderts also doch noch eine große ästhetische Arbeit über Homer.

Im Gebiete der forschung steht das neunzehnte Jahrhundert auf sich selbst, wie wenige; es hat aufgebaut und niedergerissen, wild, selbstherrisch, mit dem Rechte des Pioniers, der das Bewußtsein hat, daß mit ihm eine Spoche beginnt und daß er sich einzig und allein vor der Jukunst zu verantworten hat. Auf ästhetischem Gebiete aber liegen die Dinge ganz anders.

Hier sind wir das ganze Jahrhundert hindurch in einer Dankesschuld geblieben gegenüber der strahlenden Lichtwelle, die über den Unfang sloß. Inmitten dieser Lichtwelle stehen nicht bloß die deutschen Männer, an die man zuerst denkt; sondern gerade auch "Homer". Es ist fast trivial, noch darauf hinzuweisen.

Und doch ist es nicht zu viel gesagt, wenn man behauptet, daß wir beinahe still aus diesem neunzehnten Jahrhundert herausgegangen wären, ohne eine einzige umfassende rein ästhetische Urbeit über die Homerische Dichtung zu dem Schatz älterer Unregungen dankerfüllt beizufügen. Und das angesichts der, mindestens gransamen, Zerzausung des Begriffes "Homer" durch die "Korschung" dieses Jahrhunderts.

Es thut der forschung gewiß keinen Abbruch, aber eine ästhetische Vernachlässigung charakterisiert es unbedingt, wenn

156 Schliemann

durch Verwirrung der Begriffe einem oberstächlichen Beschaner heute beinahe die Vermutung kommen könnte, unsere großen Dichter an der Wende zu dem Jahrhundert hätten sich auch rein ästhetisch in Homer so geirrt, wie etwa die ersten Schwärmer in Ossian. In dem Kampse gegen den klassischen Unterricht auf unseren Schulen ist Ühnliches wiederholt gesagt worden. Wan hat es auch vorgebracht, wenn es galt, die klassississische Wendung bei Goethe und Schiller zu bemängeln. Als wenn die ästhetische Erzieherrolle Homers davon abhinge, ob ein paar deutsche Knaben mehr oder weniger griechische Vokabeln lernen. Und als wenn gerade der Geist Homers nicht auch über dem Deutschessen stände, was Goethe geschaffen hat: über den gesunden Teilen des Werther, über Hermann und Dorothea.

Aber das sah man nicht; man schaute hartnäckig auf den Ort, wo so viele Jahrzehnte einseitig gekämpft wurde: auf die forschung. Diese aber blieb negativ, mußte es bleiben, nachdem sie einmal einer bestimmten Methode Raum gegeben. Selbst da, wo die Begeisterung so hell aufflammte wie bei Schliemann, blieb im innersten Pringip ein Realismus, ein Materialismus (im stumpfen Sinne des vieldeutigen Wortes) der Auffassung am Ruder, der mit Asthetik nichts zu thun hatte, ja nichts zu thun haben wollte. Der Weg zur ästhetischen Deutung und Wertung einer Dichtung, die über alle Zeiten heraufwächst, führt niemals durch die Gräber der realen Urbilder des Gedichtes, auch wenn sie wirklich noch vorhanden sein sollten. Schliemanns Homer-Begeisterung hat etwas unendlich Rührendes. Aber die Dankesschuld, die ich genannt habe, wollte nicht abgezahlt sein mit den Goldschätzen verbrannter Wirklichkeitsstädte, — sie forderte das ideale Gold aus der geistigen Unschauung einer Stadt, die nach dem Wesen aller Dichtung ewig in den Wolken lag und uns doch heute, nach Jahrtausenden, noch unendlich viel vertrauter und näher ist als die einsamen Urtumer des Bügels von Bissarlik.

Don der Ilias wenigstens läßt sich jeht sagen, daß unserer Generation das Buch gegeben ist, das zum erstenmal nach so langer Seit wieder den eigentlichen ästhetischen kaden aufnimmt und ihr dichterisch gerecht wird in einer solchen Neuvollendung und Ausklärung des Standpunktes, daß man von einem entscheidenden Markstein in der gesunden kortentwickelung reden darf.

Grimm hat das Schwerste versucht, was versucht werden konnte. Er hat sich daran gemacht, die ganze Isias von der ersten bis zur letzten Zeile uns noch einmal zu "erzählen". Ja, sie ist unserer jungen, unhistorischen Generation jest so fremd geworden, diese Isias, daß das not thut. Das heißt: zu erzählen in der Weise, daß er überall während der Erzählung wie von selbst die käden der Gesamtkomposition auseinander wickelt, die Charakteristiken, die in Einzelzügen über die ganze Dichtung zerstreut sind, zu runden Vildern aneinander fügt und mit einem fortsaufenden Kommentar jeden kleinsten Zug des Ganzen nach seiner ästhetischen Seite hin beseuchtet.

Eine erste Grundbedingung war hier, sich viel Raum zu nehmen, und so sind zwei dick Bände zu stande gekommen. Ein Glück — denn ästhetische Untersuchungen, die wirklich etwas sagen sollen, brauchen den größten Raum. Es ist eins der Grundübel, die zu der allgemeinen Verlotterung unserer modernen pseudo-ästhetischen Kritik geführt haben, daß die Kritik eines Kunstwerkes sich, meist um der gleichzültigen Zwecknäßigkeitsgründe vergänglicher Tagesblätter willen, heute durchweg nicht den nötigen Raum zu nehmen wagt. Aber auch in unsere Buchlitteratur ist dieses Sparprinzip vielsach verhängnisvoll eingedrungen. Was läßt sich auf den paar Seiten Einleitung zu einer neuen Textansgabe oder Übersetzung, was in dem kurzen Paragraphen einer Eitteraturgeschichte (etwa gar einer Weltlitteratur) Neues über homer sagen? Auf das Neue aber kam es wieder an.

Daß die Ilias eine ergreifende Dichtung auch für uns noch sei, daß Agamemnon oder Achill wundervolle Charakters leistungen seien, — das ist in dieser Allgemeinheit des Ausschruckes beinahe eine Crivialität für jeden halbwegs Gebildeten, so oft ist es ausgesprochen worden. Das Beweisarsenal für diese Allgemeinheiten galt es einmal wieder in ganzer Breite zu entwickeln und im Lichte des modernsten Empsindens neu zurecht zu legen. Das erforderte aber den denkbar arösten Raum.

Ein zweiter Punkt, der allerdings ganz wesentlich schwerer zu erfüllen war, steckt in der Textfrage. Welche Übersetzung sollte für die wörtlichen Citate zu Grunde gelegt werden? Das ganze Buch ist zugleich so einheitlich deutsch und so modern gedacht, daß es sich hier wirklich nicht um eine Nebensache handelt. Grimm spricht in schönen und anerkennenden Worten über den Text, wie ihn uns Doß geschenkt hat. Trotzen hat er selbst das Bedürsnis gesühlt, seine Citate nicht in Voß Hexametern zu geben.

Mir persönlich ist es eine alte und vertraute Erfahrung, daß — alle Vorzüge bei Voß in Ehren — Homer eine gang besondere und höchst merkwürdige Wirkung hervorbringt, wenn man ihn in glatter, aber gang schlichter deutscher Prosa wiedergiebt. Die Pracht des rhythmischen Beiwerks. die Klangmalerei, der Zauber der Versanpassung in den Konstruktionen, die ganze Musik, mit der die Verssprache den Inhalt begleitet, gehen natürlich verloren. Aber die Wirkung des reinen Inhaltes, der einfachen Erzählungs- und Dialogworte ohne musikalische Albtönung, des schlichten Realgehaltes an Bildern und Associationen in den Gleichnissen ist trotzem eine so gewaltige, daß man jetzt erst eigentlich sieht, wie tief Homer ist. Man muß den Versuch vergleichend bei Uriost machen, um zu sehen, wie erstaunlich wenig dort und wieviel hier übrig bleibt. Man fühlt, wie trot ihrer Herrlichkeit die form doch bei Homer niemals den Inhalt ersetzen soll, wie sehr sie "form" bleibt. Und man begreift auch,

wie im Grunde doch hier die Quelle steekt, warum uns Homer heute noch so als lückenloses Kunstwerk in jedem Verse packt, obwohl (was Grimm sehr gut hervorhebt) offensbar ein sehr großer Teil der formalen oder wenigstens an der Grenze von form und Inhalt spielenden Reize uns heute selbst beim griechischen Originaltegt überhaupt nicht mehr zum Verständnis kommt.

Bei jedem Versuche einer deutschen Versübersetzung — und ganz besonders stark eben bei Voß — wird dagegen, meinem Gesühl nach, die Kormalwirkung in einer Weise in den Vordergrund gedrängt, daß die Homerische Art sehr zum Nachteil des Inhaltes verschoben erscheint. Inhaltsteile, die im griechischen Text trot aller Wortmalerei eine innerliche Schlichtheit wahren, die gerade ihre Tiese recht eigentlich zum Ausdruck bringt, werden in den Pomp und Ausputz spineingerissen und verlieren dabei großenteils ihre Krast. Es liegt das nun einmal im Geheinmis unserer deutschen Sprache, die gerade in der untrennbaren Verkettung von Korm und Inhalt ihren Vorzug vor allen anderen — toten wie lebendigen — besitzt, aber nun auch, man möchte sagen, bei Übersetungsversuchen ihren Eigensinn zeigt, der die gesährliche Kehrseite des großen Vorzuges ist.

Trozdem — wenn man das alles rund zugiebt: ein gewisses Gefühl sträubt sich doch dagegen, eine Versdichtung als Prosa mit durchzehenden Zeilen wiedergegeben zu sehen. Schon das Auge wehrt sich, mindestens dem Druck gegenüber. Hier hat nun Grimm einen seinen und glücklichen Ausweg gefunden. Er übersett in einer rhythmisch gefärbten Sprache, die scheinbar und in einer für das verssuchende Auge äußerslich genügenden Weise in Verszeilen abgedruckt werden kann, die aber — und hier steckt das sinnige Geheinnis der Vermittelungsform — in Wirklichkeit nur dann melodischen kluß zeigt, wenn man sie vom ersten Wort an als volle Prosa (mit dem vollen Wortaccent) liest.

Brimm nennt diese reichlich eingestreuten direkten Citate "keine Übersetzungen, sondern nur einen kahlen Auszug der betreffenden Verse, mit fortfall dessen, was nicht durchaus notwendig ist." 50 liest man zwar in einer Unmerkung bei dem Autor selbst - aber ich glaube, daß der Cefer hier ein kleines Recht besitzt, den Autor der Citate gegen den Alutor der allzu bescheidenen Anmerkung in Schutz zu nehmen. Gewiß sind diese freien Zeilen nur eine Übersetung mit Einschränkungen im Sinne des oben Gesagten. Sie find es sogar noch mehr, da die stereotypen Schmückwörter vielfach fortgelassen, die Konstruktionen vereinfacht, kurz in allem und jedem alle uns irgendwie heute störenden Arabesken, bis hart an die Inhaltsgrenze heran, einfach weggeschnitten find. Aber das hat auf der anderen Seite nicht verhindert, daß als deutsche und nur deutsche Sätze diese Zeilen bei Grimm an sich einen Wohlklang empfangen haben, der das feinste und sicherste dichterische Gefühl verrät und uns durch einen Kunstariff in des Wortes veredeltster Bedeutung keinen Augenblick aus der Empfindung fallen läßt, daß wir Citate aus einem Text hören, der im Original auch durch die weihevollste Derssprache entzückte.

Es ließe sich darüber reden, ob es nicht ratsam gewesen wäre, den ganzen Text in dieser anziehenden Umschreibung zu geben. So wie die Dinge jeht liegen, ist allerdings wieder etwas besonderes erreicht worden, das auch seinen Reiz hat.

Die Ilias erscheint nämlich auf engem Raum in ihrem höchsten Glanze, indem eine Auswahl durchweg hochbedeutender Stellen durch die wörtliche Übertragung hervorgehoben und aneinander gereiht sind; in ihnen selbst ist eine Menge beslanglosen Rankenwerkes beseitigt, so daß der Glanz des Echten und Bleibenden verstärkt leuchtet; die Cängen des Gesamttextes aber und die bisweilen unverkennbar hervortretenden Beschädigungen sind zwar im Kommentar gebührend

behandelt, treten aber, da die Citate sie meist nicht berühren, ganz anders in den Hintergrund als bei der Cektüre einer vollständigen Tertübersehung.

Es liegt zum Teil hier, zum Teil allerdings auch in der ungemein geschickten Urt, wie der Kommentar die Handlungsfäden krystallklar sondert und durchsichtig macht, der Grund für eine Erfahrung, die wohl jeder bei Grimms Buch machen wird: die Ilias liest sich auch für alte Verehrer und Kenner hier so fesselnd, wie eine geradezu rafstnierte Romanhandlung.

Darüber ist schlechterdings kein Sweisel, daß wir so geschlossene, in prächtiger Steigerung vor uns auswachsende Charaktergestalten, wie sie Grimm uns jeht aus Komer heraus krystallisiert, bisher in der gesamten Komer-Citteratur auch nicht annähernd besessen haben.

Bewisse Charafterbilder giebt ja die Ilias jedem mit, der sie auch nur einmal und flüchtig im Teben gelesen hat. Wer von uns trägt nicht den Umrif etwa der Undromache und, scharf davon gesondert, den der Helena in sich? Aber man erstaunt doch wie vor etwas Neuem, wenn man die Menge kleiner Juge sieht, die in der Dichtung aufs sorgfältigste nacheinander vorgebracht werden, um schließlich als Gesamtresultat jenes Allgemeinbild entstehen zu lassen, das selbst in dem eiligen Beschauer mit so zähen, unveränderlichen Cinien haftet. Und ein Teil der Bewunderung geht dabei über auf den Mann der feinen Unalyse, der uns dieses ganze Geheimnetz des Dichters, mit dem wir gefangen wurden, ohne die Maschen eigentlich zu sehen, so folgesicher Masche für Masche aufdeckt. Hier ist nicht nur etwas Hochbedeutsames für die einzelne Ilias gethan, sondern die Ceistung greift weit hinaus in das große Geheimnis dichterischen Schaffens überhaupt. Das kundigt sich auch äußerlich im Text an durch die fülle der Exturse, der treffenden Bemerkungen über andere Dichter und Dichtungen bis in solche

der neuesten Zeit hinein, die über das ganze Buch mit reicher Hand ausgestreut sind. Eine Ästhetik des "Epos" ganz allgemein könnte sich das Werk sehr gut nennen. Und es war heute noch, nach soviel Kämpfen, soviel Zweiseln möglich, diese Ästhetik des Epos zu geben an der Hand des Beispieles "Ilias"... Hier steckt das, was die ganze Arbeit, trotzeiner relativ sehr vorsichtigen, beinahe ablenkenden Einleitung, eigentlich von Zeile zu Zeile — zwischen den Zeilen lesen läst.

Man fragt sich, ob ein größerer kritischer Unsinn wohl überhaupt möglich war, als diese beiden Grundparadigmen künstlerischer Einheit und Geschlossenheit, Ilias und Odyssee, für lose zusammengestoppelte ästhetische Konglomerate ohne seste Dichterperson zu erklären . . . .

In der Geschichte der Philosophie kommt ein berühmtes und berüchtigtes Schwein vor, das mit seinem Rüssel aus einem Haufen wüst vermischter Buchstaben zufällig die Ilias zusammenscharrt. Dieses ungeheuerliche Schwein dient immerhin zur Illustration eines in sich logischen Gedankens. Es soll besagen, daß in einer Unendlichkeit der Zufälle schließlich auch der einmal notwendig werden muß, der die Kombination der Buchstaben zur Ilias ergiebt. Das Schwein braucht bloß die Ewigkeit zur Zeit zu haben und immerfort neu zu wühlen, so rüsselt es an einem Tage einmal aus der Zahl der möglichen Buchstabenkombinationen auch die heraus, die wir Ilias nennen. Ich will hier nicht selber die ganze Philosophie auswühlen, um das Schwein zu befräftigen oder zu verdammen. Im Zeitalter Darwins, so viel kann man auf alle fälle sagen, hat es mindestens eine demiurgische Bedeutung eine Weile besessen und um derentwillen wird es mit seinem fett noch das feuer mancher fruchtbringenden Debatte schüren. Ich persönlich habe an dem Bilde immer eine friedliche Privatfreude gehabt und manche lustige Karrikatur entworfen von diesem Iliassuchenden Ewigkeits-Schwein,

das zum reinlichen Tempel der Philosophie Zulaß gefunden wie das Trüffelschwein des heiligen Antonius der Legende zum Himmel der Seligen.

Sicher aber ist: ich will mich sieber diesem Schwein mit Haut und Haaren verschreiben in meiner ganzen Weltansschauung, — als der Idee, die Gesamtkomposition der Isias wie der Odyssee könnte ohne "Komer" zusammengesstossen sein.

Wenn die Ilias bloß eine Art Reimchronik aus dem Stoppelbesen der Zeit ist: warum diese Konzentration auf Achilles Zorn, diese eminente dichterische "Idee", dieses Albbrechen lange vor Eroberung der Stadt, dieses Herausgreisen einer "Episode", diese Anordnung um ein künstliches dichterisches Zentrum austatt um den einfachen chronikalischen Spannungsfaden der Belagerung von Troja?

Und in der Odysse ebenso: warum die wunderbare Umschachtelung und Verknotung der Dinge, der Unfang erst auf Kalypsos Eiland, die nachträglichen Erzählungen, die dramatische Juspitzung auf den Freiermord?

frommes Philosophenschwein, — wie ehrwürdig bist du in deiner Logik gegen diese Junutung unserer philosogischen Schulmeister, die lieber auf die wüste Atomwolke des alten Lukretius zurückgegriffen hätten, bloß um in der Weltgeschichte eine Dichterindividualität weniger zu haben und damit eine Sorge weniger, es könne doch noch etwas anderes seben, das zum Staube spricht: Belebe dich!, als die Brille eines Philosogen, der die Konjektur eines vertauschten Kommas macht.

Arette Zeit, wo erst ein Meister da oben im Lichte des Ästhetischen eine Schulmeister-Welt wieder bekehren nuß, das nur erst wieder einzuschen . . . . .

Ich bin davon ausgegangen, daß eine große und liebevolle ästhetische Studie über Homer heute gleichsam eine
Dankesschuld abzuzahlen hat inmitten der stürmischen wissenschaftlichen Kämpse, die unsere Seit sich allmählich gewöhnt

hat beinahe allein noch klirren zu hören, wenn das Wort "Homer" ausgesprochen wird. Mit dem ästhetischen verknüpft sich aber eng auch noch ein ethisches Motiv, von dem ich ebenfalls sinde, daß es vielsach sehr merklich vernach lässigt worden ist und eigentlich in diesem Buche Kerman Grimms zum erstenmal auch wieder ganz zu seinem Rechte kommt.

Wenn wir uns in noch so viel Streitereien und Skepticismen darüber einlassen, wie die Homerischen Gesänge in ihrer vorliegenden Gestalt zu stande gekommen sind, so dürsen wir doch um keinen Preis dabei vergessen, daß diese Dichetungen (und zwar ebenfalls als Ganzes!) noch eine andere Rolle in unserer Welt spielen, als die einer litterarischen Station im Griechentum, über die wir diese oder jene Wahrscheinlichkeit nachzuweisen suchen.

"Homer" bezeichnet und erschöpft in sich einen ethischen Wendepunkt der Menschheit in sehr ähnlicher Weise, wie es in seinen Grundteilen das Alte Testament thut und in noch viel deutlicherer Weise die Evangelien leisten. Diese ganz großen Bücher der Menschheit (denen man gewiß auch Dante und Goethes kaust aureihen wird) führen, außer ihrer litterarischen, der historischen und philologischen Kritik zusgänglichen Existenz, noch ein ganz besonderes Dasein in der Menschheit, in dem sie ihrem Wesen nach absolut unteilbar und ein ewiges Ganzes bleiben.

Die ethische Wandlung, die den Idealgehalt der Homerischen Gesänge ausmacht, haben wir innerlich, in ihren
folgen, alle in uns, in unserem ganzen fühlen und Handeln,
genau so wie die, deren sichtbarer Merkstein etwa die Evangelien sind — auch ohne Buch und Lied, die uns direkt
davon berichten. Aber wenn wir uns stärken wollen durch
unmittelbare Anlehnung an das frühere und seine Stusen,
wenn wir vorwärts bauen wollen, indem wir uns noch einmal den tiessten Aerv des Vergangenen möglichst scharf ver-

gegenwärtigen, so greifen wir zu einer kleinen Reihe von solchen Universalbüchern, in denen der Mensch auf Momente in begnadeter Weise Menschheit gewesen ist — und ein solches Buch ist auch "Homer".

Aus der Tiefe dieses Empfindens, dieses Bedürfnisses heraus wird auch der Aufgeklärte immer wieder der Erste sein, um einzugestehen, daß keine noch so raffinierte Evangelienkritik uns jemals hemmen wird, im rechten Moment das Neue Testament als eine Einheit zu begreifen und für unsere Wünsche zu verwerten. Und aus derselben Tiefe wird Homer eine ethische Einheit bleiben über alle philoslogische Kritik hinaus.

Ich finde nun, daß über diese Dinge, die in der Empfindung thatsächlich überall noch fortbestehen (denn ein echter Kern der Menschheit erbaut sich ja — trotz allem — heute noch an Homer wie an der Bibel), in der Theorie und allgemeinen Erörterung bei uns viel Unsicherheit und Vernachlässigung eingerissen ist. Wie selten hat man dieses Argument in dem "Kampf um die Schule" gehört! Freilich ist es ja auch kein strenges Argument für den "griechischen Unterricht", denn man könnte sonst mit einem gewissen Recht diesen auch für die Kenntnis der Evangelien als absolute Voraussetzung fordern, mas kein Einsichtiger mehr versuchen wird. für homer speziell und seinen Wert auch in Übersetzungen spricht Grimm in seinem Buche hier goldene, tief zu beherzigende Worte. Aber davon abgeschen — im ganzen ift fein Werk das erste, in dessen kunstvoller Unalyse auch jener ethische Gehalt Bomers mit voller Macht wieder anerkannt erscheint.

Grimm arbeitet an den meisten Stellen den speziell ethischen Gedankenwert und Handlungswert gar nicht einmal ganz in Worten heraus, und doch leuchtet er aus seiner Umschreibung und Unalyse mit einer Deutlichkeit, die nichts zu wünschen übrig läßt. Das enge, unlösbare Vand von Ethik

und Afthetik wird hier praktisch wieder klar. So würde eine vollkommene ästhetische Analyse des Faust auch die ethischen Kerngedanken der Dichtung von selbst ins hellste Licht setzen.

Erschütternd tritt in Grimms klarer Beleuchtung die furchtbare Tragik der Homerischen Weltanschauung hervor. Wie leichtsinnig hat man es oft ausgesprochen: die Homerische Welt wandle noch in der reinen Lebensfreude und Lebenshingabe, nicht angekränkelt von den trüben Schicksalsfragen und Resignationen späterer Zeit.

In Wahrheit bezeichnet die Ilias einen der Punkte im geistigen Emporgang der Menschheit, wo gerade die ganz hoffnungslose Tragik auf dem Punkte stand, am meisten über den Menschengeist Herr zu werden.

Hinter der Welt ein unfaßbares, unerbittliches Schickfal. Vor dem Vorhang die Götter, mit einer gewissen Machtvollkommenheit über Glück und Leid des Moments, aber im Grunde launisch und wertlos in ihrem Thun, beinahe nur eine Symbolisierung dessen, was wir heute etwa necksichen Jufall nennen würden, der die Würfel des Lebens wild durcheinander rüttelt, aber zulett doch nicht hindern kann, daß gewisse große Schicksalsnotwendigkeiten sich vollziehen.

Und als Spielball von beiden der Mensch, dessen eigene ethische Entwickelung schon weit genug gediehen ist, um gewisse Forderungen zu stellen, gewisse Ideale von Recht und vom Siege des Rechten auszudenken, und der sich doch dem Unbegreislichen und der Willkür erliegen sieht.

Von dem "Wer immer strebend sich bemüht . . . " noch keine Spur.

Aber doch schon ein Keim zu dem Baume, der dahin wachsen sollte. Man beachte das große ethische Schlußfazit der Ilias in der herrlichen Priamus-Szene des vierundzwanzigsten Gesanges. Nach dreiundzwanzig Gesängen voll Waffenlärm jeht endlich unter der Wucht all dieses hoff-

nungslosen Dahintobens die Erkenntnis, daß es in der allgemeinen Unglückslage des Menschen besser wäre, das Schwert hinzulegen und sich mit Mitseid zu begegnen, — Priamus und Achill vor der Leiche Hektors, die sich beide als Opfer des Schickslas erkennen und — einander verzeihen.

Wie ein letzter, vager Cichtschein taucht diese Idee des Mitsleids mit dem Menschen, weil er "Mensch" ist, in dem absoluten Vankerott, in der tiessten Nacht Homerischer Welttragik auf. Und doch war dieses vage klämmchen die kackel, mit der der Mensch Jahrhunderte später versuchen sollte, noch einen Schritt weiter in das Weltgeheimnis hinein zu leuchten, und in deren Schein er sich wirklich auf lange Zeit hinaus in ein neues, glücklicheres Verhältnis zu dem Innersten der Welt zu setzen verstand: der Stern, der von der Ilias hinüberglimmt zum Evangelium.

Wenn je ein Buch zeitgemäß war, so dieses des Herman Grimm über Homer im Ausgang des neunzehnten Jahrhunderts. In der Stunde, wo die Menschheit mehr als je all ihre Sterne brancht.

Grimm selber krönt es die reichste Cebensarbeit. Un diesem Buche erst recht kann man zusammenfassen, was er gewesen ist.

Jede Zeit hat ihren Kreis von Männern, deren Ceben eine einzige That gleichsam ist zum Besten des Guten und Fortschreitenden, eine fortgesetzte, schließlich zur Einheit verschmelzende Hingabe an jene stille Lichtarbeit, die sich in langen Jahrhunderten durch das tiese Dunkel dieser Erde wühlt. Es fällt schwer, hier Unterschiede zu sinden, die einen bestimmten Rang bedingen könnten.

Der äußere Erfolg darf uns nicht täuschen und ebensomenig die scheinbare Menge des Geleisteten.

Die gewaltigste flamme des Augenblickes, deren Schein eine ganze Zeit rötet, kann jäh ausbrennen, fast ohne eine Spur zu lassen; das winzige künkchen aber, das irgend ein

einsamer Geist in einem Winkel zum Glühen bringt, kann unberechenbare geuer der Jukunft auslösen.

Grimm hat nicht zu denen gehört, die Zeit ihres Cebens im Winkel in irgend eine intime Einzelforschung vergraben gewesen sind. Er hat immer im offenen felde gestanden, jede Zeile, die er geschrieben, hat mit heller flamme gebrannt. Aber das haben auch andere neben ihm. Sein Ceben ist in eine Zeit gesallen, die den Gelehrten ganz anders als früher herausrüttelte in die grelle Wirklichseit, in den offenen Tag. Aur der ganze echte, lautere Geist bleibt lauter und groß auch in solcher unruhigen Stunde. Aber das sind auch andere neben ihm geblieben. Was hebt ihn nun doch noch besonders hervor aus der Reihe starker, sührender und zugleich reiner Gestalten, die durch die letzte Hälfte des stürmischen neunzehnten Jahrhunderts geschritten sind?

Es scheint mir zu viel, wenn man sagen wollte: er ist gegen den Strom geschwommen. Aber es liegt doch etwas in seiner Cebensarbeit, das mitklingt, wenn man es sagt.

Die Generation, aus der Grimm kam, hatte vieles nicht, was wir heute haben. Aber sie war, soweit Gebildete in ihr vorhanden waren, in ihrer Vildung stärker geschult auf das Ästhetische. Je tieser ins Jahrhundert, desto mehr zieht sich das zurück. Die Politik in einer ganz neuen, früher unbekannten korm sordert einen weiten Raum. Die Natursorschung wird zum erstenmal eine geistige Weltmacht, und das nicht bloß in der reinen Technik, sondern auch in den solgenschwersten Wechselbeziehungen zum ganzen Umfang des Denkens, zur Philosophie. In der Geschichte bricht sich die strengste, nüchternste wissenschaftliche Kritik und Nethode auf der einen Seite Bahn, auf der anderen Seite drängen sich in sie aktuelle Notive eben jenes politischen Eebens. Selbst die Litteratursorschung, die Kunstgeschichte, die Gesbiete, die im engsten in die Älsthetik übergreisen, geraten

streckenweise ganz in die Hand einer "Wissenschaft", die ihrem logischen Ausgangspunkte nach selber nicht ästhetisch gestimmt sein kann: bisweisen sieht es aus, als solle das ganze Gebiet von hier aus erobert werden und sei im Geiste bereits verteilte Provinz. In der Masse der Gebildeten sließt das alles zusammen zu einer veränderten Grundfärbung, in der von dem älteren ästhetischen Glanz vielsach nur noch schwache Sichtteilchen fortglimmen.

Grimm selbst hat diesen Gegensatz wiederholt in seinen Wirkungen geschildert — was er uns aber nicht selber erzählen konnte, war seine eigene Rolle inmitten dieser Stimmung seiner Zeit.

Bier reden feine Chaten.

Nicht einen Moment hat er selbst sich in seiner ästhetischen Weltbetrachtung irre machen lassen.

Kein Gedanke, daß sie wirklich widerlegt oder nur im leisesten angetastet sein könnte durch eine Realpolitik, die er wenigstens nach einer bestimmten Seite mit Begeisterung begrüßte, durch eine nüchterne Forschung auf den verschiedensten Gebieten, die er in allem Chatsächlichen, wenn auch nicht in allen Konsequenzen, die man mehr oder minder überstürzt zog, anerkannte. Der ganze scheinbare Niedergang des Ässchischen in einer sonst so gewaltigen, überall aufrüttelnden Zeit konnte nur eine vorübergehende Schwäche sein. Dem Besonnenen galt es, gerade erst recht bei den alten keldzeichen auszuharren. Mochte die Sturzssut konnnen. Und sie kam, höher wahrscheinlich doch, als Grimm sich ansanges vorgestellt hatte.

In späteren Zeiten wird man eine ungeteilte Bewunderung haben für die Bravour, mit der er ungefälzt vierzig Jahre auf seinem Prinzip unausgeseht sechtend ausgedauert hat. Dabei galt es zum Teil Kamps geradezu im eigenen Hause.

Don dem Buche über Michelangelo an bis auf das Buch über Homer hat Grimm die deutsche Kunstgeschichte und Citteraturgeschichte, sagen wir geradeaus die deutsche Üsthetik, an ihrem eigenen Tisch verteidigen müssen gegen den Unsturm solcher, die sich bei ihr als Hausherrn fühlten, obwohl sie im Juge der Zeit dem eigentlich Üsthetischen und vor allem einer großen ästhetischen Weltanschauung fast ganz entfremdet waren.

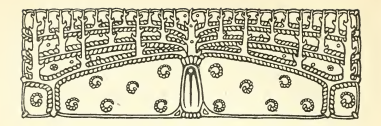
Kein Mensch kann heute ermessen, was die enorme Masse exakter Wissenschaft, die sich in den letzten vierzig Jahren überall bei uns aufgehäuft hat, für alle Gebiete des Denkens an Gewinn bringen wird; jedenfalls ist es beinahe unfagbar viel, ein mahres Königserbe, wie es kein Jahrhundert noch ins nächste weiter gegeben hat. Hand aufs Berg: wir wollen uns in diesen gleichen vierzig Jahren das unerschrocken heldenhafte Ausharren Grimms bei dem ästhetischen Wahrzeichen, das uns in dem Meer der Dinge doch wahrhaftig not genug thut, fortdenken — ich weiß nicht, wie viel Schwere von der anderen Seite nachgeworfen werden müßte, um diesen einen Mann zu ersetzen, der uns so oft in den Wirren fünstlerischer Kämpfe, afthetischer Probleme, mit denen unsere ganze Kultur zusammenbing, nicht einen einzelnen Kopf, sondern eine ganze Generation, sei es nun eine ältere, in diesem Punkte bessere, oder eine zukünftige, darzustellen schien.

Eine zufünftige ist wohl das richtigere Wort. Denn Grimm ist zeit seines Wirkens alles eher gewesen als eine jener Naturen, die in ihren Tagen die Vergangenheit als Idealbild suchen. Er verlangte nicht, daß die Zeit zurückliefe. Er fühlte nur, daß durch die Strudel dieser Zeit etwas hindurchzustenern sei, für das zeitweilig die Augen schwächer waren, das aber gerade diese Generation, die es jeht nicht sehen konnte, am Schlusse einer gewissen Spanne Erdenwallfahrt nötiger hätte als irgend eine.

217ir scheint das Wort "Üsthetische Kultur" ein Ceitswort für das zwanzigste Jahrhundert. Es ist größer als "Ethische Kultur", weil es den Menschen weiter umfaßt, in seine aktiven kähigkeiten noch mehr hinein.

für meine eigenen Vemerkungen hier, die in der Stimmung gerade der Jahrhundertwende stehen, ist es jedensfalls das zentrale Wort. Dabei durfte Herman Grinnn auf keinen Fall sehlen.

(Tufat 1904) Berman Grimm ift am 16. Juni 1901 gestorben. Der letzte Brief, den ich von ihm erhielt, ist vom 28. Mai 1901, er betrifft diefes Buch und diefen Auffat. Er wunderte fich, daß fein Werk Andern so als Einheit erscheine, — ihm sei es "Magelfinh", ein Konglomerat aus fragmenten. Er mag noch größere formen für alles in sich getragen haben. Es mag ihn auch geschmerzt haben, daß der Dichter fo latent in ihm geblieben; gegen Dichterarbeit erscheint alle wissenschaftliche als eine Urt Fragment. 21ber einheitlicher im Sinn konnte niemand fein als er. Alles, was er veröffentlicht, hängt und hält zusammen wie ein fortgehendes Werk. Selbst feine Privatbriefe lasen fich wie Blätter daraus. 27och war in seinen letten Schriften feine leiseste Spur von Alterserscheinungen. Er murde eher frischer darin. Er wollte noch ein Buch schreiben, das stofflich vielleicht sein größtes geworden wäre: eine ästhetische Anglyse der Evangelien unter ähnlichem Gesichtspunkt wie bei seinem "Bomer". Der Tod hat diesen Plan gehemmt. In jenem letzten Briefe erwähnte er auch seine Beziehungen zu fechner, den er perfönlich gekannt hatte. Er fandte mir zwei alte Photographien fechners und feiner frau, die er unter seinen Papieren gefunden und die ich als treues Andenken bewahre an die schlicht menschliche Liebenswürdigkeit ihres Gebers; fein starker Sinn für großen Stil benunte ihn bisweilen etwas in der freiheit, sich so zu zeigen; aber es ist ihm wohl keiner wirklich näher getreten, ohne zu empfinden, was doch nach dem innersten Maturell darunter lag.



## März=Träumerei

Bangverweinte Jahre haben Diesen schlechten Thon verklärt Und ein Bild ihm eingegraben, Das ihm Ewigkeit gewährt.

Movalis

THE DEFENCER März, — weit draußen in der cinsamen Kiesernheide.

Ein wunderbarer Tag. In der sonnig sellen Landschaft die hundert Abstufungen von
Braun, die für den märkischen Heidefrühlung
so charakteristisch sind. Kerniges Rotbraun die

Stämme; mehr gelbbraun das trockene, vorjährige farrefrant; mit einem wunderbaren Stich ins Diolette, der ganz
frühling ist, das blattlose und doch schon vom Leben geheim
berührte Geäst der jungen Virken. Dazu blauer Himmel
und unter weißen Sandabstürzen ein Stück blauen Sees. Die
ersten seuergelben Citronensalter, von Zeit zu Zeit das
gellende Liebeslachen eines Spechts.

In dieser frühlingseinsamkeit ist Berlin nichts als eine Alrt Gestirn am Westhimmel. Tags ein rauchiger fleck, der im Milchweiß des Horizontes an der Waldgrenze schwimmt. Nachts ein fahler Schein wie ersticktes Licht, manchmal losgelöst von der schwarzen Waldsillvouette und frei schwebend, aber immer ein banges, unruhiges Zeichen, das nicht vom

Himmel selber kommt, sondern in eine brodelnde Tiefe weist. Eine Rauchsäule und eine kenersäule. Aber kein Gott wandelt darin einem verirrten Volke voran . . . .

Meine Gedanken irren hinüber, hinein in die Großstadt unter dem Horizont. Und weil der Zeiger der Welt auf dem 18. März steht, suchen sie den Osten Verlins, den Friedrichshain.

frühling im Friedrichshain! Wenn man lange wieder auf dem Cande lebt, so gewinnen die altvertrauten Vilder der Großstadt allmählich etwas Gespenstisches. Man sieht die furchtbaren Fratzen, die sie schneiden. Glücklichere Jahrhunderte, die mit dem ganzen Vegriff wieder aufgeräumt haben, werden das allgemein empfinden. Mir ist das Wort Frühling im Friedrichshain eine Fratze der grausigsten Urt, eine Lüge in dem schauerlich grandiosen Stil, wie ihn eben nur die moderne Großstadt hervorbringen konnte.

Wie mir das Vild jeht aufsteigt, sehe ich auch dort an all den Büschen die braunen Knospen schwellen, — wenig später und alles ist ein lichtgrünes Märchen von jungem Caub. Dann kommt die fliederzeit: ein Meer, ein wogendes, sich drängendes Meer dehnt sich von violetter Blütenpracht. Und Tag und Nacht webt über dem ganzen Stadtviertel ein Rausch von fliederduft.

Jumitten dieses Paradieses steht ein Krankenhaus, zu dem geschlossene Wagen mit Sterbenden fahren und aus dem Särge hinausgetragen werden.

Um die Mittagsstunde jedes Wochentages, wenn die Sonne mit seurigster Glut in die kliederdolden leuchtet und aus der weichen Blütenhaut wie im violetten Krystall von tausend Amethysten strahlt, — dann ergießt sich schleppenden Schrittes durch die Parkwege ein Heer matter, bleicher, farblos gekleideter Arbeiter, Männer und Frauen, Alter und Jugend, ausgespieen von den kabrikhöllen ringsumher, ein Gespensterzug von unsäglicher Craurigkeit.

Zwischen Mitternacht und Morgen, wenn die eigentliche Duftstunde des klieders gekommen ist, wenn auf ein paar Stunden der süße Blumenatem völlig Herr zu werden scheint über den Qualm der Schornsteine, die Miasmen der Großestadt, — dann fahndet die Polizei im kinstern der Caubgänge nach Verbrechern und Prostituierten . . . .

Das ist ein frühling der Großstadt.

Und doch hat auch die Großstadt ihren frühling, der keine frake ist. Um ihn zu sinden, muß man sich hinweg-wenden von der Urnnt des Augenblicks mit seinen trostlosen Kontrasten. Don dem fliederfrühling, der ewig als der gleiche wiederkehrt, aber auch ewig gleich machtlos ist gegensüber dem grauen Menschenwinter, der keine Jahreszeiten anerkennt in seinem ermattenden Einerlei von Not, Druck und Untergang, muß der Blick sich wenden zu dem frühling der Ideen, der sich scheinbar unmerklich und unbekümmert um den Gang der Jahre vorwärts schiebt, der Jahrhunderte braucht, um nur eine braune Knospe weiter anzusehen.

In den Kontrasten des Friedrichshains gehört wie von selbst, daß er auch Gräber umschließt. Warum sollte dieser flieder, der so viele Existenzen welken sieht, nicht auch mit seinen Wurzelfasern sich einwühlen in die zermürbten Knochen verbrauchten, verschleuderten, zermalmten Menschenmaterials?

Der wohlseile Cebensphilosoph würde sagen: so ist der Kreislauf erfüllt, der Kreislauf der Notwendigkeit, der heiligen Weltordnung, die aus dem Staub der Hekatomben, die sich nie in reiner Cebenssonne an ihm freuen durften, den flieder selber wieder schafft. Aber aus den Gräbern des friedrichshains ist in Wahrheit nicht bloß flieder gewachsen, es sind Ideen daraus gewachsen.

Seltsam: kein kleck des ganzen Haines ist äußerlich so wenig für den frühling gemacht, wie dieser kleine friedhof der Märzgefallenen. Der schwere Epheuteppich, der, mehr eine Cast als ein Schnuck, auf dem ganzen liegt, ist Sommer

und Winter, wenn nicht gerade Schnee ihn verhüllt, derfelbe, schwermütig, düster, mit einer förmlich aufdringlichen Ulahnung, als sei hier alles abgethan und habe die Nachwelt nichts mehr zu suchen. Und was soll der frühling ändern an den grauen Steinen! Sein Regen, unter dem die Knospen im Hain aufbrechen, schwenmt vielleicht ein letztes Stücklen Schrift weg, von dieser Schrift, die oft nur noch wie eine schwache Urabeske, deren Schnörkel kein Wort mehr geben, in der verwitterten fläche hängt. Es giebt Kirchhöse, die über Jahrhunderte schanen und die doch nicht so ganz starr, so ganz Ruine, so ganz Grab geworden sind, wie dieser es änserlich heute schon, nach weniger als fünfzig Jahren ist. In einsamer Stunde ist es, als wolle er unter den küßen des Wanderers zusammenbrechen, ihn einsangen wie den alten Baum in der Mitte, dessen üfte den Boden streisen.

Und doch schwebt gerade über diesem Friedhof die Verklärung der Idee. Wer zu ihm kommt, um sich einer gegeweihten Stätte zu nahen, der sucht weder ein frisches, noch ein altes Grab: er sucht das Cebendige.

Der gewöhnliche Kirchhofskultus unserer Zeit hat wie die meisten unserer konventionellen Gebräuche etwas Groteskes an sich. Eine freiere Nachwelt wird die Armut in den ofsiziellen Unsterblichkeitsvorstellungen unserer Tage nicht schärfer geißeln können, als mit Schilderung unserer Begrähnisse und Grabgebräuche. Wie immer eine befreite, geläuterte Philossophie der Julunft das große Nätsel des Lebeus und des Todes deuten mag: niemals wird sie zu dem groben Naterialismus gerade des Glaubens zurückkehren, der die Unsterblichkeit der Seele und die ewige freiheit des Geistes zu predigen sich vermist und doch die Stätte zerfallender Knochen mit einer wunderlichen Pietät umgiebt, die erträumten Nangunterschiede und kleinen Glaubensunterschiede des Lebens bis ins Reich der Särge hinein sortseten möchte und von "geweihter Erde" spricht.

Alber auch jene Zeit wird ein Gefühl dafür haben, daß die Menschheit in ihrem lautersten Kampfe, im Kampfe um die Freiheit, gelegentlich der Symbole bedurfte. Und daß, wo immer ein solches Symbol sein Recht forderte, einerlei war, was es war. Wenn es sein mußte, dann auch ein Grab . . . .

In der einsamen Kiefernheide gelagert, sehe ich im Geiste die Scharen der feiernden zu den Märzgräbern herantreten. Und über dem düsteren Spheuteppich, unter dem schwarzen Geäst der blattlosen Bäume, sehe ich Kranz um Kranz sich niedersenken. Die Schleifen sind fast alle rot, slammend rot. Ein Meer solcher flammen, solcher roten flammen wogt über die morschen Steine mit den verwitterten Namen, prest sich in knisternden Wellen daran, bis sie alle ganz eingehüllt sind, — bis die letzte Schrift ganz erloschen, ganz begraben ist.

Wie mein Auge in tief versunkener Schau diesem üppig roten frühling folgt, höre ich zugleich an meinem Ohr die Stimme des Sweiflers, des Weltenzweiflers, des ewigen Seefahrers, der nie die Heimat sinden kann gleich dem Holländer der Sage, weil er nicht an sie glaubt.

Mit dem Cächeln Ahasvers raunt er mir zu, daß die Weltgeschichte eine Geschichte der Migverständnisse sei. Daß die Märzfämpfer gefallen seien auf Grund von Migverständnissen. Daß abermals ein Migverständnis sie zu Vorkämpfern der modernen Freiheitsideen gemacht habe. Und daß auch diese Ideen abermals erwüchsen aus dunkler, weltfremder Träumerei.

So soll alles nicht echt sein. Der neue Glaube nicht mit seinen roten, wilden, flammenden Jahnen und Palmen-fränzen — und das alte Grab mit seinen grauen Steinen, seinem dunklen Epheu, seiner ganzen stillen, klagenden, verträumten Heimlichkeit nicht . . . .

Mich faßt diese Weisheit heute nicht mehr, so groß und weise sie auch klingt. Durch die Morgenruhe des

Frühlingswaldes tönt mir der Auf des verzweifelnden Weibes in Schillers Tell, das sich mit seinen Kindern vor Gesslers Roß wirft: "Rolle die Angen, wie du willst, wir sind so grenzenlos unglücklich, daß wir nichts nach deinem Jorn mehr fragen".... Auch der Notruf der Freiheit fragt nichts mehr nach dem Zweisel.

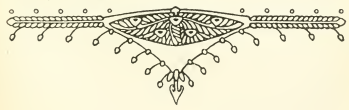
Ihm gilt es wenig, und wenn selbst alle geschichtliche Tradition auch irrt: die Not irrt nicht.

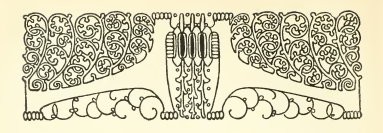
Und wenn das Sehnen nach freierer, nach reinerer Gestaltung der Dinge dieser Welt sich statt der Märzgräber unter ihrem Ephen diesen Erdhausen hier am Rain erwählte, um ihn zum Symbol seiner Schmerzen, seiner Hoss-nungen zu machen, — auch dieser Erdhausen mit seinem einsamen Wachholderbusch wäre ebenso geweihtes Cand.

50 bricht die Entwickelung selbst heraus aus allen Fragen, allen Dunkelheiten der Geschichte mit der Macht des Cebendigen. Aber weil sie diese Macht hat, begreift sie in Wahrheit wohl die wirkliche Weltgeschichte tieser und besser, als der grübelnde Weise, der vor seiner übernächtig dämmernden Campe die Morgenröte des erwachenden Cages nicht sieht.

Don den Haselkätzchen über mir weht der goldene Blütensstaub. Ein falter wiegt sich wie trunken von der jungen Sonne im Blan. Fern jeht ein seises Brausen: ein Bahnzug jagt durch die Kiesernheide, der Großstadt zu, die Glöckchen am Bahndamm läuten hell und lustig in den Frühling hinein.

Und es wird doch kommen, das große Glück, trot aller Zweisel, trot alledem . . . .





## Kunst und Matur

Und immer wieder ringt sich Ein Tag aus jeder Nacht, — Du, Seele, bist aus jedem Tod noch aufgewacht.

Julius Hart



CH bin heute, wie alltäglich, am Müggelsee hingegangen.

Unerschöpflicher Reichtum an intimen Wirfungen in dieser märkischen Candschaft! Der See ist zugefroren. Woch ohne Schnee. Eine ungeheuere, blaßgraue Krystallsläche, auf der

die Sonne an einer Stelle mit einem so stechend weißen Resley liegt, als bade dort eine Eisnige, deren Unblick blind macht.

Alber über das ganze Blan dieser fläche, in kurzen Abständen verteilt, kleine flöckhen, weiße federchen mit einem Krystallschaft in der Mitte und zierlichsten Bärten jederseits. Jedes federchen steht aufrecht und so lose, daß der Wind es bewegt, kleine, zitternde Eisblumen der riesigen Glasscheibe des Sees. Und indem nun bald dieses, bald jenes federchen sich spiegelnd zur Sonne einstellt, entsteht hier, dort ein besonderer Rester, scharf wie der Blit eines elektrischen Wagens. Über den gesamten Seespiegel flammt es so in Albständen hin.

Eiszauber 179

Ich schreite vor: und die Blitztellen wechseln, weil jetzt andere Blättchen der Eisvegetation restektieren. Doch auch beim Stehenbleiben bewegen sie sich geheimnisvoll, flackern, verlöschen, glühen wieder auf. Denn der leiseste Luftzug schauselt sie, drückt sie herauf, herab, ändert ihre Resteuzstellung. Ein unerschöpflich köstliches Schauspiel. Das flackern und die regelmäßigen Abstände erzeugen die Illusion eines Weispnachtsbaumes, wie man ihn von der Stadtbahn etwa hinter fernen, halbvereisten kensterscheiben aufslimmern sieht. Kerzen eines Nigenbaumes hinter dieser Scheibe von der Breite einer halben Meile.

Ein langer, singender Caut länft jett auch noch unter der Eissläche hin, kommt wie das Heulen eines elektrischen Straßenwagens nahe zum Ufer herauf, — eine der seltsamen Stimmen des Eises, das sich dehnt, sich harmonisch einstellt unter zunehmender Kälte. Im Vilde des Weihnachtsbaumes wirkt es wie die letzte verlorene Schallwelle eines Inbels, einer festglocke, — auch etwa so, wie man sie ergreift bei eiliger Vorbeifahrt mit der Bahn.

Und diese ganze Herrlichkeit spielt die Natur hier draußen sich ganz allein vor. Ich bin der einzige Besucher weithin. Und ich könnte auch noch sehlen. Wenn das hier die Eisstäche des nördlichen inneren Grönland wäre oder die Eisöde jenseits des Nordpunktes des Herzogs der Abruzzen, die noch nie ein Mensch auf diesem Planeten betreten hat, — dasselbe schöne Spiel.

Unwillfürlich denke ich bei diesen zierlich gesiederten Reiffrystallen an die bunten Märchenwälder nie gesehener Krystalle, die im Schoße dieser dicken Erde noch blühen mögen. Er ist schwerer im Innern als an der bekannten Kruste, dieser alte Planet. Welche Metallwunder mögen da liegen. Dielleicht ein gediegener Metallkern von urweltlicher Cauterkeit. Alles, was wir hier an der ganzen Oberstäche sehen, ist wahrscheinlich bloß die gleichsam ruppige, vom

Sauerstoff angegriffene, verdorbene, ruinenhaft zerbröckelte Epidermis dieses jungfräusichen Mctallplaneten. Und in dieser Obersläche alles, was wir "schön" nennen! Das ganze organische Ceben eine Art Schimmelhäutchen.

Doch was sage ich: — Schimmel. Schimmelpilze unter dem Mikrostop? Der köstlichste Tropenwald kommt nicht gegen diese verwegene Naturschönheit auf. Ja, das Mikrosskop. Ich deute daran, wie es die Herrlichkeit der Dinge ins schier Unendliche uns in den letzten hundert Jahren erweitert hat.

Als diese neuen Seherangen der Menscheit erfunden wurden: Mikrostop und hernrohr, da schien zwar zuerst die Schönheit der Natur für immer entwurzelt. Schön ist nur der große Schein, hieß es. Schön ist die Siche. Wenn du sie in Blätter zerpflückst, wird schon ein langweiliges Herbarium daraus. Und wer das Blatt auch noch zersett, der wandelt es zu einem Häuschen Kehricht, zu Staub. Helios der Lichtzgott im Rohre des Alstronomen wird eine langweilige Planetenlampe, die sogar Außslecken hat. Der liebe Mond der Dichter und Verliebten eine alte, ausgebrannte Schlacke mit hohlen Ruinensenstern statt eines Antlitzes.

Wie hat das Jahrhundert, das wir jeht begraben, aufgeräumt mit diesen schiefen Gespenstereien!

Ein Schönheitsschauer, ein ästhetischer Epikureer des Weltalls ist der Natursorscher gerade erst recht geworden durch seine Instrumente Fernrohr und Mikroskop.

Im Märchen von der Höhle Xa Xa kommt ein Jaubergarten vor, wo die Bäume rote, blaue, gelbe Edelsteine statt der Blätter tragen. Die Sternenwelt, mit dem Teleskop erschlossen, ist ein solcher Wunderbaum. Da schweben Systeme von Doppelsternen, ferne Sonnen, die um einen gemeinsamen Schwerpunkt kreisen, und von denen jede eine andere Farbe hat. Oft sind es Ergänzungsfarben, die schön zu einander passen: karminrot und smaragdgrün, dottergelb und veilchen-

blau, orange und violett. Die Riesenspsteme erschöpfen sich nicht mit zwei socher bunten Sonnen, drei und vier erscheinen verkettet. Man träumt sich in die Planetenspsteme von Sonnen-Twillingen und Drillingen hinein. Farbige Tage müssen sich darauf ablösen. Heute ein blutroter, wie danerndes Abendrot; morgen ein grüner, wie die Wassertiese eines Schweizersees; übermorgen ein Tag der blauen Grotte zu Capri, wo die Menschenleiber wie Silbersische im Blauschwimmen.

Der Aftronom in der Stille seiner Arbeitszelle, dem Himmel nur verbunden durch seine Rohr und seinen Spektralapparat, schaut die Springbrunnen der Sonne, in denen Garben rotglühenden Wasserstoffs zwanzigtausend Meilen hoch in die Sonnenatmosphäre hinaussprihen. Dom Mars lüftet sich ihm im günstigsten Moment der Schleier: weiße Polarslecken heben sich mit der Schöne des Kontrastes vom rötlichen Land und grünlichen Wasser, in mathematisch schönen Zügen durchqueren die berühmten "Kanäle" die Seste, — wie seinste bunte Filigranarbeit deutet sich das noch geheimere Detail dieser rätselhaften Inseln und Erdteile geslegentlich eben an.

Und in den äußersten fernen noch, wo auch das fernrohr uns endlich verläßt, am Rain des "Kosmos", der uns
beschieden ist, — noch dort entläßt uns dieser Kosmos mit
rhythmischen Gestalten: zum Kunstornament einer Spirale,
eines zierlichen Ringes gliedert sich der Aebelsseck. Diesleicht
ist er das perspektivisch zusammengedrängte Vild einer ganzen
Sternenwelt, wie die, in der unsere Sonne sich mit den
anderen figsternen in Abständen von Villionen von Meisen
zusammenhält. Auch solche Gesamtwelt aber hat schon ihre
Kunstsorn, schwebt als ungeheuere Arabeske im All, wie ein
einzelnes Reissederchen hier auf dem Eisspiegel des Müggelsees schwebt. Die Welt-Arabeske blitzt — und nach Äonen
fällt ihre Lichtgestalt in das Auge, das Hirn eines denkenden

Wesens auf irgend einem Planeten, wie hier das Blitzen des Krystallsederchens in mein Auge dringt, — und die Gestalt wird als schön, als Kunstornament empfunden im Sinne dessen, was dieses kleine Wesen in seinem eigenen liliputanischen Schaffen "schön" nennt.

Umgekehrt das Mikroskop. Aus Tiefen des irdischen Ozeans, tief, daß der Gaurisankar darin versinken könnte, kommt ein Pröbchen Schlamm zu Tage. Es umschließt auf dem Raum einer Prise Schnupftabak tausende künstlerisch so herrlicher Gebilde, daß ein kunstfroher moderner Naturforscher ans Werk gegangen ist, einen neuen Ornamentenschatz für praktische kunstgewerbliche Zwecke daraus zusammenzustellen. Jedes dieser Gebilde ist das mikroskopisch kleine Kieselschälchen eines Urtiers vom Geschlecht der Radiolarien, — eines jener Wesen, die, ein organloses Schleimklümpchen, an der tiessten Schwelle aller Lebensentwickelung stehen. Diertausend minzdestens solcher Radiolarien-Urten bauen jede ihr besonderes Gehäuse, jede nach eigenem rhythmischen Grundriß, jedes Gehäuse aber köstlich wie die vollkommenste mikroskopische Kunstschmiedes.

Mit solchen, nur aus einer Zelle bestehenden Geschöpfen, denken wir uns, hat das Leben auf der Erde in Urtagen angefangen. Und abermals hat es mit dem angefangen, was da dransen im All als lettes Bild bleibt eines unendlich fernen ganzen Weltspstems: mit künstlerisch schönen Ornamenten!

Es war das Ceben, das den Paradiesvogel in den Farbenrausch seines Kleides warf, — das Ceben, das die Orchidee geschaffen hat, den Schmetterlingsstügel, die Seellie, Wunder an Wunder über die ganze belebte Erde hin, Ionen zurück — immer so.

Auf meinem Schreibtisch daheim steht eine metallene Nachbildung einer kleinen ausgestorbenen Panzereidechse als Briesbeschwerer. Dieser kleine Abtosaurus hat vor Millionen von Jahren, in der sogenannten Triaszeit, bei Stuttgart gelebt und ist bei irgend einer passenden Gelegenheit in einer Bande von 24 Stück im Schlamm, der heute Sandstein geworden ist, versunken und auf diesem verwickelten Wege bis ins heutige Stuttgarter Museum gelangt, wo man den betreffenden ehrwürdigen Schlammbrocken samt den 24 Alëtosauruslein konserviert. Nun, auf diesem handlangen Reptil trägt jede einzelne Panzerplatte das Ornament einer kleinen, strahlenden Sonne von solcher wunderbaren Eleganz der ästhestischen Durchbildung, daß jeder Laie den Briefbeschwerer deswegen für eine famose Kunstleistung hält, obwohl er nichts giebt als den reinen Albguß der Originalplatten von anno so und soviel Millionen vor Geburt des ersten Menschen.

Und heute noch fort und fort! Auf demselben Schreib. tisch steht die wirkliche harte Panzerschale eines heute noch lebenden Gürteltiers aus Südamerika. Die Haut dieser Tiere ist bekanntlich fast über den ganzen Ceib verknöchert wie bei einem Krebs. Aber in diefer Verknöcherung ist sie zugleich zu einem vollendeten Kunstwerke geworden. Über den Rücken ziehen sich braungelbe Panzerringe, und jeder dieser Ringe zeigt ein fortlaufendes Ornament, als solle in plattem Ceder eine äußerst feine Klöppelei nachgeahmt oder eine Reibe von franzenbändern markiert werden, ohne daß doch wirklich Klöppelfalten oder lose Franzen da find. Un diese Gürtelringe schließt sich hinten und vorne eine Urt einheitlichen Sattels, den umgekehrt wieder eine gang andere Musterung bedeckt: die Hornimitation eines überaus feinen Netzes mit perspektivisch verschobenen runden Maschen. Noch wieder ein neu variiertes Kunstmuster bedeckt den Kopf, ein anderes den Schwanz. Wie mancher hat bei mir diese Schale als Meisterstück liebevoller Kunsttechnik bewundert und hat es mit böchstem Befremden erst hingenommen, daß dieser luftige kleine Gürtler bei lebendigem Leibe diese gediegene Meisterkunst mit sich führen und in diesem ästhetischen Sestrock friedlich seine nächtlichen Raubzüge in Umeishaufen unternehmen soll, — und daß alljährlich so und soviel junge Gürteltiere immer wieder mit diesem ornamentalen Panzer auf die Welt kommen sollen, als verstände sich die Schönheit einfach so von selbst.

"Die Kunst, o Mensch, hast du allein." Das Wort ist nachgerade hundertundzwölf Jahre alt, und ich meine, es ist nachgerade Unlaß, es etwas nach der Aumpelkanmer hin zu schieben.

Ich habe sehr große Luft, mir unser zwanzigstes Jahrhundert im Zeichen genau seines Gegenteils vorzustellen.

Wobei ich mir indessen nicht verhehle, daß die klare Vorstellung dieses Gegenteils selber noch ganz und gar keine Kleinigkeit ist. Immerhin: eine Brücke sehe ich, wenn ich meinen Gürteltierpanzer so in stiller Stunde manchmal in der Hand wiege.

Seit Schillers Tagen haben wir über diesen Menschen, der die Kunst "allein" haben soll, in gar vielen Punkten ja so recht anders denken gelernt. Die Natursorschung des neunzehnten Jahrhunderts hat uns gezeigt, was für enge Vande ihn mit dem ganzen Kosmos, mit der ganzen Natur verknüpsen. Eine große, geheinnisvolle Tinie der Entwickelung geht vom Menschen hinab bis zum Nadiolar und vom Nadiolar bis zum Nebelsteck.

So hübsch die Thatsachen nach dieser Seite sich aber nun im verstossenen Jahrhundert, dank eiserner Arbeit unbefangener Geister, zusammengefunden haben, so hapert es doch durchweg noch gar sehr an der richtigen philosophischen Durchdringung. Man darf wohl sagen: die Nebrzahl der Menschen, die diese neuen Thatsachen über Natur und Mensch bereits als solche anerkennen, ist sich doch noch keineswegs klar über die wichtigste Konsequenz daraus.

Wir alle, Hand aufs Herz, unterliegen dem Schluß: wenn der Mensch restlos in die Natur gehöre, so werde ihm

damit eigentlich etwas abgethan. Die Natur erscheint uns als etwas Rohes, eine wüste Cange, sie erscheint als jener formlose Stoffflotz, den das alte, abstrakte Unglückswort Materie zusammenphantasiert. Und dieses Rohe triumphiert uns über das feine, indem die "Natur" den Menschen mit Haut und Haaren verschlingt.

Dabei wird nur leider die simple Weisheit vollkommen vergessen, daß das, was oben herauskommt, nuten in der Unlage und Voraussetzung schon vorhanden sein muß. Wenn der ganze Mensch aus der Natur kommt, so hat diese Natur eben diesen ganzen Menschen längst in ihren tiessen Tiesen besessen. Alle seine keinheiten, seine Herrlichkeiten lagen schon in ihr in allen Üonen der Zeit. Die Natur ist es, die ins Ungeheuere für uns steigt, wenn wir die Erschaffung des Menschen restlos in sie hinein verlegen. Nicht in ein Rohes, Minderwertiges wird der Mensch zurückverschlungen bei dieser echten Vetrachtungsweise, sondern er ordnet sich einer höheren Einheit ein, die außer all dem sonst "Natur" Genannten nunmehr auch noch alles Menschliche als Möglichseit in ihrem Schoße umschloß von Urtagen an.

Dieser Gedanke, bei dem also nicht der Mensch zur Materie sinkt, sondern die Materie (falls dieses Wort überbaupt noch gelten soll) umgekehrt zu einem Ding steigt, das selbst alle höchste menschliche Herrlichkeit in sich schließt schon seiner Grundanlage nach, — dieser Gedanke, von dem ich einen neuen Gedankenfrühling für das zwanzigste Jahrshundert und die wahre Auserstehung der Entwickelungsidee in diesem Jahrhundert erwarte: — er hat nun auch größte Bedeutung für die Frage nach der Kunst in der Natur.

Überall reißt er ja nach unten Thore auf. Wenn das Cebendige im Sinne der Entwickelungslehre scheinbar aus dem "Toten", dem Unorganischen kommt, so sagt er: die Bedingungen des Cebens stecken eben schon in diesem Unorganischen, es giebt im höheren Sinne überhaupt kein

"Totes", — Seele, Selbstempfinden gehen in die Ureigenschaften der Materie ein, die ganze Welt bescelt sich bis ins Atom hinab; denn aus nichts wird nichts, und was oben kommt, muß unten eingegangen sein; nicht ein seelensloser Klumpen Materie ist die untere Natur, sondern ein Seelensaatkorn.

Und das trifft nun ebenso auf die höchsten Eigenschaften unseres menschlichen Lebens, es trifft auf das ganze Bündel Dinge, die das Wörtlein Kunst zusammenfaßt.

Wenn wir schen, daß im Menschengeiste Freude am Alsthetischen, an künstlerischen Harmonien hervorbricht mit elementarer Gewalt, so dürfen wir ohne Skrupel annehmen, daß uns hier ein Grundstreben, ein Grundgefühl aller Natur begegne, ein ästhetisches Naturgesetz gleichsam, das ebenso solgerichtig zur ästhetischen Harmonie treibt, wie das Gesetz der Schwere einen Stein fallen läßt; wer weiß, ob nicht dieser kall des Steines sogar mit seinem Gesetz nur in jenem größeren Harmoniegesetz als eine Unterordnung hängt; doch einerlei.

Wir sehen nun in der Natur allenthalben nicht bloß ein Aufsprießen von Menschen, sondern einen Schöpferdrang, einen Teugungsdrang in unzählige andere Gebilde hinein. Warum soll da jene Unlage nicht ebenfalls sich bethätigen?

So gebiert das, was in unserem restektierenden Bewußtsein Ästhetik genannt wird, im tiesen Schacht des Planeten
köstliche Krystallformen, es baut die Eisblumen hier auf dem
See, es malt dem Schmetterling seinen bunten flügel und
zimmert aus der kleinen Individualität des Radiolars heraus
das wundervolle filigranschälchen, wie aus der des Gürteltieres die elegante Zeichnung seiner Ringe und Sättel.

Aun sagt man freilich: wir Menschen freuen uns nicht bloß am Schönen, wo wir es sinden, sondern wir schaffen es auch selbst, wir malen, dichten, komponieren. Und das, sagt man wohl, ist erst recht eigentlich die Kunst. Hier stoßen wir aber bloß auf etwas, was auch sonst eben gerade der bestimmten Aaturstuse, die wir "Meusch" nennen, entspricht. Dem Gürteltier wächst sein Panzer unmittelbar von Geburt her auf den Ceib. Der Meusch baut sich, wenn er sie braucht, künstliche Panzer. Der Meusch ist allenthalben übergegangen vom Organ, das augewachsen ist, zum frei hergestellten Werkzeug. Eine neue Methode des Selbstzeugens, Selbstschaffens künstlicher Organe hat bei ihm angesangen, — ein großer Auck in der Entwickelung. Genau so ist es aber mit seiner Kunst.

Das Naturgeset des Asthetischen läuft bei ihm ebenfalls über das eigene äußerliche Schaffen; statt daß es ihm
in bunten Schmetterlingsslügeln im Mutterleibe schon aus
dem Leib wächst, zwingt es ihm Pinsel, Meißel und keder
in die Hand und läßt ihn wie Werkzeuge jetzt Raffaelische
Madonnen, den Moses des Michelangelo und Verse Goethes
schaffen.

Aber nur der Weg ist anders. Die Kraft ist dieselbe. Die alte Kunstkraft der Natur waltet in ihm. "Es dichtet in mir", haben so oft gerade die größten Meister bekannt. "Es", — und doch nichts fremdes. Das war die Natur in uns, die uralte Meisterin, die im Krystall ist, wie sie in Rassacles Madonna ist....

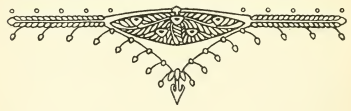
Die Sonne hat sich gesenkt über meinem See. Wunderbare neue Farben glühen mir vom Eise entgegen, als wollten sie mein Sinnen bestätigen. Vorne ein seidig zartes Grün, weiterhin, wo die Eissederchen sich perspektivisch zur einheitlichen Reifsläche zusammenschieben, ein wahrhaft masgisches Rosa. Und in der Tiese singt die Nigenstimme, — klingt und reckt sich das Eis.

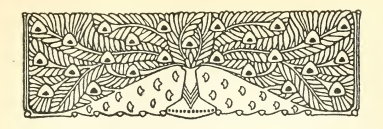
In solcher Stunde finde ich den individuellen Anschluß so leicht, so frei zwischen naturwissenschaftlicher Vetrachtung, Eiebe zur Natursorschung — und Ästhetik, Kunst.

Ewiger Zwiespalt, unhemmbarer Widerspruch soll den

zeichnen, der diese beiden Gebiete versöhnen, der sie in sich selbst als Einheit fühlen will! Gespenster aus der Großstadt da hinten, hinter dem schwachen Rauchschleier des Horizontes. Wo sie die Natur sich nach dem Bilde der Maschine konstruiert haben, die Arbeiterblut trinkt, immer nur Blut von Cebendigen und doch nie lebendig wird wie die Schatten der Homerischen Unterwelt. Und wo sie die Kunst als eine weltferne goldrote Wolke träumen, nur fern, möglichst fern, gang fern von dieser gräßlichen Euft voll Bluthauch und Maschinenöl, etwas, was man da drüben, draußen hinter Wäldern, Seen, Wolken, himmeln licht vorübergleiten sieht wie ein seliges Meteor in dem Sekundenmoment, da das erbarmungslose Schwungrad der Wirklichkeit uns am höchsten geschleudert hat, eine Sekunde über die ganzen Dächer empor, aber bloß, damit wir jett endgültig zur Zerschmetterung niedersausen . . . . .

Ich kenne weder diese Natur mehr, noch diese Kunst, sie sind mir Gespenster alle beide, und ob diese Gespenster hadern oder sich versöhnen, ist mir über alle Magen gleichgültig. Meine Natur ist einig mit meiner Kunst.





## Die Ebner=Eschenbach

URCH die deutsche Dichtung schreitet seit alten Tagen eine Gestalt der Sehnsucht: — die ganz starke Frau.

Nicht das Mannweib mit einem fasschen Schein roher Kraft. Sondern die Fran, die, ob im Großen oder im Kleinen, immer die Lage be-

herrscht, in die sie gestellt wird. Die jene wahre Gottesfraft der inneren Cogik mitbringt, die stets eine gerade, feste, unanshaltsame Bahn vor ihr aufreißt.

Sie ist nicht bloß die Cotosblume, die verschmachtet, wenn der Sonnenkuß sie nicht trifft. In ihr strahlt etwas wie eine stille, schlichte, aber stete Eigensonne. Alles an ihr ist aktiv, handelnd, überschauend, klar. Wo sie nachgiebt, da geschieht es freiwillig. Und einem wird sie nie nachgeben: dem Unlogischen.

Cogif freilich gefaßt nicht bloß im Sinne einer groben Derstandesmessung, sondern auch als Cogif des tieferen Gemütes. Dort wird jedes änßere Ereignis innerlich geordnet, gleichsam noch einmal sittlich erlebt — und daran gemessen. Und dann ist das Handeln so friedlich, aber auch so start wie ein Naturgesetz. Hinter dieser starken Frau muß immer auch eine starke Entwickelung liegen. Aber das ist vorüber,

und es geht keine Schlacke mehr mit. Wenn sie als solche auftritt, so ist sie auch vollkommen ausgeklärt. Es giebt jeht nur noch Schicksal im höchsten Sinne für sie. Wenn es gut ist, so wird es sein, als verleihe sie es der Umgebung, so stark erscheint sie darin. Wenn es gegen sie ist, so wird sie es doch immer so bezwingen, daß sie groß untergeht. Und selbst dann noch wird sich das Bewußtsein der Logik nicht verlieren.

Keiner hat um diese Gestalt der Dichtung inbrünstiger gerungen als Goethe. Immer wieder hat er sie versucht.

In die mythisch marmorne figur der Iphigenie hat er sie hinein gezeichnet mit der ganzen Gewalt seines Glaubens, daß das Ideale von dieser Welt sei und daß es nichts Göttlicheres gebe als den vollkommenen Menschen selbst. Iphigeniens Logik flammt im letten Akte wie ein erlösender Blitz durch die Schwüle und siegt, daß die ganze Situation zu den füßen des allein Richtigen stürzt. In dem winzigen Idyll von Hermann und Dorothea, zwischen altfränkischen Möbeln und Weinbergen, fällt die Erlösung in Dorotheas letter Rede, als sich endlich offenbart, daß auch sie das starke Weib ist; sie ist schon geläutert durch ein tiefstes Erleben vorher, hat die Höhe erklommen, ist stark. Als faust mit Gretchen redet und sie ihm harmlos erzählt, wie sie das Schwesterchen gepflegt und die kleine Situation daheim still waltend beherrscht hat, ahnt man, daß in diesem Kinde doch schon der Typus des starken Weibes schlummere. Das furchtbarste Schicksal muß ihn hier heraus schmelzen noch im Moment des Unterganges. Im Augenblick aber, da die Schale bricht, ist auch Gretchen logisch "gerettet". In den "Wahlverwandtschaften", vielleicht der Dichtung Goethes, die am tiefsten in das psychologische Netwerk dringt, aber auch am wenigsten löst, ist Charlottens schöne Gestalt (die so selten gewürdigte!) noch einmal gleichsam ein Testament von Goethes ganzem Sinnen über dieses Problem der starken

frau. Wunderbar ist gerade hier gezeichnet, wie sie zittert bis in jede Kaser und doch nicht bricht.

Es giebt aber noch eine Unmasse fälle sonst aus unserer Litteratur. Eine der ältesten Francugestalten unserer deutschen Dichtung, Kriemhild, hat bereits einen dunklen Jug hierher. Man sühlt schen, daß selbst das blutige Schwert in ihrer Hand kein Werkzeug bloß roher Rachekraft, sondern ein Symbol der unerbittlichen Logik ist.

Immer, wenn eines der späteren, reisen Werke der Ebner-Eschenbach sich zu mir gefunden, habe ich diese beruhigende Empsindung gehabt: "Du bist in sicherer Hand — du bist bei einer starken Frau." Hinter den Helden und Heldinnen des Zuches sah ich, was Goethe in der Dichtung gesucht, menschlich stark und treu stehen in der Person der Dichterin.

Inch die Citteraturgeschichte spinnt ja hinter all den Werken ihren großen eigenen Roman, in dem die Schaffenden selber Gestalten sind. Und so war mir diese Dichterin zusgleich ein dichterisches Ideal.

Es ist wohl ein gutes Wort, daß die Person des Meisters verschwinden solle hinter den Geistern, die er ruft. Die Geister herrschen — und solange soll er selber bescheiden als Vesen in der Ecke stehen. Niemand ist in dieser Hinsicht bescheidener gewesen als die Ebner-Eschenbach, stark auch in dieser Vescheidenheit. Was weiß man in der Öfsentlichkeit von ihrer Person? Daß ich es sage: ich selbst weiß nur die oberstächlichen Daten davon. Aber auf diese reine, stolze, mächtige Gestalt der starken Fran besinne ich mich. Sie kenne ich zwischen den Zeilen ihrer Vächer, aus soviel Momenten, da diese Zeilen in irgend einer einsamen Nachtstunde dem Lesenden auseinander geklasst sind zu einer weiten, weiten Perspektive — und in dieser Perspektive stand immer dieses gleiche Untlitz mit seiner wundervollen ordnenden Ruhe, seiner Kampsesruhe auf der Höhe der Dinge, mit

seinem inneren, sittlichen Erleben, mit seiner Cogik. Wie von einer guten Bekannten kann ich da reden.

In sicherer, in starker Hand. In der Erzählung "Ein kleiner Roman", dieser kühlen Geschichte, die einen so glühenden Kern hat, berichtet eine alte Frau über die seltsamste Episode ihres Cebens. Sie erzählt davon, wie eben die Ebner-Eschenbach zu erzählen weiß. Mit ihrer ganzen Ruhe über den Dingen, die inmitten aller Tragik versöhnender wirkt als es der beste Ausgang vermöchte. Dann aber heißt es zum Schluß: "Ich war ergriffen von dem Ausdruck stiller Koheit in ihren edlen Zügen, stand auf und nahm ihre Hand. Da fühlte ich sie leise in der meinen zittern."

Unch die Hand der Dichterin hat in all ihrer Sicherheit dieses geheime, seine Tittern. Man fühlt es, wenn man lange, Buch um Buch wie ein Händedruck, mit ihr lebt. Während das Unge die See schon völlig blau und heiter sieht, hört das Ohr noch ein ganz leises Plätschern an der Grenze des Vernehmbaren; die allerletzte sich ausgleichende Sturmwelle, die schon schwach wie eine Kinderhand das User schlägt. Es ist das diskrete Teichen der Frau, die überwunden, sich durchgerungen hat. Die leise Marke des Kampses, und des Kampses zugleich — einer Frau.

Es giebt eine zweite deutsche Dichterin im neunzehnten Jahrhundert, die auch in ihren höchsten Stunden jenen schlichten Geist der Klarheit und der Logik wunderbar über den Leser auszugießen weiß — und deren innerstes seelisches Dibrieren doch unablässig stoßweise wie eine Urt von gesheimem Rhythmus dabei mitpulst: Unnette von Drostes Hülsshoff. Und es ist kein Jufall, gerade ihrer hier zu gedenken.

In den beiden sind entgegengesetzte Tüge, als sollten sich zwei Welten in all ihrer Schärfe voneinander trennen. Die Traditionen ihrer aristofratischen Geburt halten sie gewiß nicht zusammen, denn gerade in ihrer Stellung dazu

haben sie sich am entschiedensten gesondert: die Droste mit ihrem Adelsfrieden, ihrer Romantik, ihrem Glauben des Schloßfräuleins in einer versponnenen Burg über einem mystisch blauen See — und die Schner mit ihrer trotzigen Kritik, ihrem Prometheusstolz, nicht zu glauben und den Glauben nicht zu brauchen, mit ihrem unentwegten Blick ins Wirkliche hinein, ins graue Meer, das Wellen wirft und Schiffe verschlingt.

Es mußte zunächst schon etwas Stärkeres und Unpersonlicheres beschworen werden, um die beiden wenigstens nebeneinander zu führen.

Das neunzehnte Jahrhundert liegt im Grabe. Und nun hilft es nichts, wir werden es wagen und sagen müssen: dieses neunzehnte Jahrhundert hat uns zwei große deutsche Dichterinnen geschenkt. Ja ganz ausgespart nur zwei. Und die eine ist die Droste-Hülshoff, die andere die Ebner-Eschenbach.

Dieses ganz kleine und doch so allgewaltige, alle Differenzen überwindende Schnörkelchen der Litteraturgeschichte, das nur diese zwei Namen faßt, wird sich nun einmal nicht mehr bannen lassen, eine Klammer der Weltlitteratur auf ihrem zeitlichen Auswärtsgang. Hält man diese Größe aber einmal im Auge, dieses Einsame der beiden über der ganzen Masse, so deuten sich doch auch innerliche Verwandtschaften an.

Die Droste wie die Ebner haben beide den Menschen gefunden.

Die eine auf dem Wege über den Glauben, die andere auf dem über die Kritik, — aber denselben Menschen. Die stärkste dichterische Ceistung der Ebner: "Unsühnbar", enthält wenig, was den kirchlichen Kreis der Droste berührt haben würde. Ein einziges Mal nur ragt der Glaube herein. Maria Dornach auf ihrem Verzweiflungswege, zermalmt unter ihrer Schuld, die nur sie allein kennt inmitten eines Kreises lächelnder Menschen, wendet sich an den Priester. Sie erhält Bölsche. Weltstadt

Entsühnung und bleibt vor sich — "unentsühnt". "Was hilft mir Ihre Verzeihung, mein Vater, wenn ich mir nicht verzeihen kann?" Es ist, wie gesagt, die einzige religiöse Stelle des Romans, aber sie ist, wie ich glaube, die einzige, die Unnette von Droste genau so geschrieben haben würde. Erst der Mensch mit sich im klaren, in der eigenen Logik — sonst hilft aller Segen nicht. Auch die fromme Unnette war in der Kraft ihrer Seele eine starke Frau.

Es liegt in diesem Einigwerden auf den Menschen und sein sittliches Verhalten von so grundverschiedenem Weltstandpunkt aus ein Jug, über den ja im letzten Drittel des neunzehnten Jahrhunderts viel nachgedacht worden ist.

In all jenen Kreisen, wo man in irgend einem Zeichen für "ethische Kultur" schwärmte, war als Parole verbreitet, es lasse sich eine Ethik des Menschlichen ausbauen unsbekümmert um die eigentliche Weltanschauung. Aus soviel verschiedenen Weltanschauungen sließe der gleiche Strom einiger weniger schlichter Moralgebote, ausreichend, daß die Menschen darin glücklich sein könnten. Wo das als Extrem kam, da hieß es, Ethik sei überhaupt unabhängig von jeder Unsicht über das Ganze der Welt.

Das glaube ich nun in der Weise nicht. Niemals wird sich der Satz ansechten lassen, daß auch die Unsicht über das sittliche Verhalten des Menschen nur aus der Weltanschauung sließt, ja, daß sie das Beste ist, was gerade von dort sließt. Uber es giebt gewiß zu denken, daß die Unterläuser dieser ethischen Ströme aus den verschiedensten Weltanschauungen in der That einander so merkwürdig ähnlich sind. Mir scheint, daß der Schluß näher liegt, es seien diese Weltanschauungen trotz ihrer Spalträume, die zwischen Himmel und Hölle zu klassen, unter sich im Kern sehr viel verwandter, als wir gewöhnlich noch glauben.

Dielleicht ist überall doch das Identische gerade der fels, aus dem die Ethik Wasser schlägt und die Verdurstenden

tränkt. Und wenn die Ethik einheitlich zu sein scheint, so ist hinter ihr schließlich wohl doch nur eine einzige, vorerst allerdings noch tief geheime Weltanschauung verborgen, die wir im stillen Cauf der Dinge endlich alle auch noch sinden werden, — sehen werden, obwohl wir sie unerkannt alle schon besessen haben.

Bedeutsamer Cauf der Gedanken. In unsere besten deutschen Dichterinnen denken, heißt in den Grund philossophischer Probleme hinabsteigen. Auch unsere zeitlich zweite große Dichterin im neunzehnten Jahrhundert ist eine ganze Denkerin, eine Philosophin im besten Sinn. Ja es ist die Tiefe ihrer Kraft, die hier bewährt wird, das Erdreich, das ihre goldenen Garbenkinder eins ums andere genährt und sie gestählt hat in ihrem Wuchse mit seiner Antäusgabe.

Durch unsere Urt, wie wir heute Geistesgeschichte schreiben, geht noch ein eigentümlicher enger Jug.

Die Nötigung zur Übersicht hat uns gezwungen, zu trennen.

Es sollte zuerst eine Schablone sein. Nachher ist es aber mehr geworden. Wir haben uns gewöhnt, von der Philosophie besonders zu handeln und dann ebenso von der Citteraturgeschichte. Der wieder verbindende höhere Begriff der Kulturgeschichte ist uns noch lange nicht genug in fleisch und Blut übergegangen. Eine Gestalt wie die Ebner-Eschen-bach kann nur kulturgeschichtlich behandelt werden.

Der Dichter soll nicht philosophieren, sautet eine alte Schulregel. Umgekehrt nimmt man dicke Kompendien der Philosophie zur Hand und sieht sich in den Glauben genötigt, als habe die Philosophie immer nur von System zu System durch ganz bestimmte systematisch veransagte Köpfe weitergearbeitet.

Das alles sind Weisheiten, die wir unter manchen Schulmeisterkämpfen erst wieder von uns streifen müssen. Herman Grimm hat (ich habe in diesem Zuche schon einmal darauf hingewiesen, wiederhole es aber gern) als eine wahre Quintessenz seines Wirkens, in der der ganze Mann steckt, ausgesprochen, daß die Dichtung die vornehmste Geschichtsquelle sei. Eine ähnliche Schranke muß zwischen Philosophie und Dichtung fallen. Alle bedeutende Dichtung ist ein Material ersten Ranges für die Geschichte der Philosophie. Don einem ganz anderen Boden aus hat Jola betont, daß jede Dichtung ein wissenschaftliches Experiment sei. Die Begründung war eine extreme, weil in ihr das kleine Gleichnis gerade des naturwissenschaftlichen Experimentes mit Tiegel und Retorte etwas zu Tode geheht wurde. Es läßt sich aber in einem tieseren Sinne sagen, daß die echte Dichtung wirklich ein Experiment sei, doch ein sittliches und ein philosophisches.

Die Dichtung gehört auf ihrer Höhe zu den experimentellen Teilen der Philosophie.

Das intuitive Arbeiten des Dichters thut dem keinen Denn einerseits ist auch die systematische Philosophie, ja selbst in einem viel höheren Make, als die Schablone zugestehen will, die erakte Naturforschung allerorten und in ihren wichtigsten Momenten im Banne des Intuitiven — wie denn geschichtlich wirklich kein einziger großer fund dort ohne seine Bilfe gemacht worden ist. Underseits aber ist das Intuitive ja nur das tiefere Stockwerk im menschlichen Geiste, das wir zwar nicht bewußt beherrschen können, in das aber auch aller Besit des bewuften Geistes beständig eintritt und das diesen Besitz dann mit selbstthätiger Logik für sich ausgestaltet. So sinken auch alle philosophischen Ideen einer Zeit langsam in dieses geheimnisvolle Plasma hinab, um in dichterischem Cebensgebilde neu daraus aufzuerstehen. Es ist ein sehr viel verwickelterer Weg, den dieses "Experiment" nimmt, — aber der menschliche Geist ist eben auch etwas verwickelter als die paar Tiegel und Töpfe eines chemischen Laboratoriums.

Wird man diese Dinge einmal allseitig zugestehen — und wir sind auf dem besten Wege dahin, — so muß die Dichtung aller Zeiten eine einzige fortlausende Lundquelle für die philosophische Bedeutung ihrer Zeit werden, und die großen Dichter werden zugleich in die seste Reihe der großen Philosophen einrücken, wenn auch aus ihrem Munde nie ein abstraktes Wort gekommen sein sollte.

Die kleine Reihe Bände der Ebner-Eschenbach wird man in diesem Sinne nicht bloß lesen, um ihren Kunstgehalt auf sich wirken zu lassen. Man wird sie studieren, um ein Vild wiederzusinden von dem tiessten Ringen des Menschnengeistes in den letzten Jahrzehnten des neunzehnten Jahrzhunderts.

Nehme ich bloß die drei ganz starken Romane heraus, "Das Gemeindekind", "Unsühnbar" und "Glaubenslos?",
— so meine ich die ganze Melodie darin wiederzussinden, die ganze geistige Geheimschrift dieser Zeit, die zugleich dem späteren Sucher ihr Schlüssel sein muß.

Ein ungeheuerer Aif, ein Bruch ist die erste Voraus-

Ein alter stolzer Bau sicherster religiöser Überzeugungen und sozialer Rangesordnungen ist über Nacht versunken wie das Märchenschloß im See. Un seiner Stelle rauscht ein weites blaues Wasser, und der Mensch sitzt im Kahne und fragt: Wohin?

Auf dieser Voraussetzung steht die Dichterin, wenn der Vorhang aufgeht. Keines der drei Bücher, die ja alle drei schon Werke des gereiftesten Alters sind, giebt den Kampf um das Negative nach dieser Seite selbst. In allen wird schon um das Positive weiter gerungen.

Das arme Gemeindekind fällt hilflos in die Welt, verlassen von jeder Hand des Himmels und der Gesellschaft. Sein ganzes Leben ist ein Emporringen durch eigene Urkraft, ein Neugründen dieses Lebens selbst von innen heraus. Der treue Schulmeister, der ihm hilft, die schönste Männergestalt, die die Ebner geschaffen, steht selbst auch schon jenseits jener Vergangenheits-Skrupel, als das Buch ihn erreicht.

Maria Dornach kämpft ihre Schuld bloß mit sich aus. Sie geht schon leer zur Beichte und kehrt leer zurück, ohne Erlösung, aber auch ohne neuen Skrupel. Auch bei ihr liegt das alles schon zurück, als wir sie auftreten sehen, — in den Anfängen ihrer Erziehung. In der gewaltigen Schlußsene, dem tragisch Ergreifendsten aller dieser Bände, sehnt sie sich in die Gruft von Dornach heim, — nicht weiter.

Und selbst der Priester in "Glaubenslos?" hat im Negativen abgeschlossen, von der ersten Zeile an. Er kommt auch hier nicht darüber hinaus bis zum Schluß. Das fragezeichen des Titels gilt seinem Zweisel, seiner Sehnsucht, seinem kinden im neuen Glauben an die Menschheit, an den Wert auch jeder kleinsten Arbeit unter diesem neuen Stern. Ich habe Ceser gekannt, die gerade diesen letzen Roman mit einem Gefühl der Enttänschung aus der Hand gelegt haben. Sie erwarteten nach dem Ansang einen Freidenker-Roman: die Coslösung eines Priesters von der Kirche. Und sie bezgriffen nicht, daß der Dichterin dieses Problem schon gar nicht mehr interessant genug war, um eine ihrer Geschichten darauf zu bauen.

Wenn man sich erinnert, aus welchen Kreisen die Ebner-Eschenbach persönlich gekommen ist und wenn man sich sagt, daß sie an Gemütstiese gewiß nicht hinter ihrer frommen aristokratischen Kollegin, der Droste-Hülshoff, zurücksteht, so ist es selbstverständlich, daß in dem Menschenleben, das heute die Schwelle der Siedziger betreten hat, auch jener negative Kamps seinen Raum gehabt haben muß. Aber auf der Höhe des Schaffens hat das keine selbstthätige Kraft mehr ausgeübt. Und so spiegelte sich gerade der Schluß des Jahrhunderts besonders treu. Jener Mensch in seinem Kahne auf dem neuen blauen See starrt nicht in die Tiese

nach der versunkenen Sinne — weder mit Liebe noch mit Haß. Aber alle Spannung seines Geistes und der ganze Krampf seines Herzens ist dabei, wie er jetzt über den See komme.

Die Welt, vom Grashalme dieser Nacht bis zu den silbernen Lichtinseln der unermeflichen Raumesferne, erscheint auf einmal in der hand der Naturgesetze. Unch das Sittengeset ist nur ein tiefes Naturgeset, Meu ist der Mensch, ein anderer als er sich selber bisher gedeutet. Die Beschichte hat ein neues Untlitz, und wo die Geschichte sich ändert, da wandelt sich auch die Gegenwart. Wie Dorothea fagt: ". . . denn alles bewegt sich jett auf Erden einmal, es scheint sich alles zu trennen . . . Gold und Silber schmilzt aus den alten, heiligen formen; alles regt sich, als wollte die Welt, die gestaltete, ruckwärts lösen in Chaos und Nacht sich auf, und neu sich gestalten." Unendliches scheint ge-Alber indem der Mensch ihm nachweinen will, besinnt er sich, daß ihm auch ein Größtes jetzt erst gegeben ist. Der freie Weg unendlicher Verbesserung, Vervollkommnung. Aus dieser Welt der Naturgesetze und des naturgewordenen Menschen als eines Pilgers auf einem einsamen Stern unter Hunderttausenden, aus dieser Welt gerade wächst die Idee der Entwickelung, des ewigen naturgewollten Steigens, in dem jede Disharmonie nur die abspringende Schale einer höheren, harmonischeren Bufftufe ist.

Das ist die Grundmelodie in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts. Der Mensch im Kahn — und unter diesem Kahn eine leise Strömung auf ferne, blühende Ufer hin.

Alber dahinein brechen nun auch die Zweifel. Ist dieser Entwickelungsglaube nicht auch noch ein letzter Aberglaube? Der letzte Irrstrudel des versunkenen Schlosses? Giebt es wirklich ein Empor, ein Vorwärts auf das Gute, Vessere, Veste hin auch in dieser entgötterten Welt? Im Grau dieses Zweisels wandelt der edle Priester in "Glaubenslos?".

Er fragt sich, ob das ewige Quentlein Gutes, das wir hineinwerfen in die Menschheit, etwas nühen könne, irgend einen Unteil habe zum wirklichen Gang der Dinge in dieser dunkel fatalistischen Welt?

Dieser Zweisel an der wirklichen Macht der Entwickelung inmitten eines Zeitalters, das das Wort Entwickelung auf seine fahne geschrieben hatte, wie nie eines zuvor, ist echtestes neunzehntes Jahrhundert.

Haben wir nicht so oft den Versuch wieder erlebt, die "Entwickelung" als ein bloß sinnloses Nacheinander beliebiger Dinge zu fassen? Die Erde eine Blüte, die heute gleißt und morgen vergeht. Der Mensch und seine Kulturgeschichte eine sinnlose Kaleidoskoptrehung. Bunte Steinchen, sich einigend, auseinanderfallend, ins Nichts versenkt. Eines Tages das alles eine große Trümmerstätte, Palmyra und Syrakus eines Lebenssternes. Und der Staub der letzten Säule in irgend einem Sonnenhochosen verbrannt. Alles aus. Gleichgültig. Umsonst.

Ganz langsam, ganz zäh hat sich hier die andere Deutung erst ihren Weg suchen müssen. Sie, die mit dem Begriff der Entwickelung nicht ein Wort, sondern einen Sinn verbindet. Die alles zugiebt, Naturgesetze, Üonen der Zeit, unendlichen Wandel der formen, der Geschlechter, einen naturgewordenen Menschen, Not, Elend, Daseinskamps, — aber in alle dem wirklicher Emporgang, wirkliche "Entwickelung", — die ganze Welt, alle diese Sterne, alle diese Menschen "sehnsuchtsvolle Hungerleider", wie Goethe sagt, nach dem ewig Unerreichlichen, weil immer wieder Höheren, Emporsührenden — nach Gott am Ausgang der Dinge, nicht am Anbeginn.

In diesem Glauben bloß an das Wort oder an den tiefen Sinn der Entwickelung scheiden sich die scharfen Wege innerhalb des jeht ausklingenden Säkulums.

Alles, was noch unterhalb gekämpft hat, ist Kampf

eigentlich mit älteren Jahrhunderten gewesen. Diese Wegscheide aber hat das neunzehnte Jahrhundert selbst erst
geschaffen.

Und zu ihr jett hat die Sbner-Sichenbach ganz scharf Stellung genommen, farbe bekannt. Das "Gemeindekind" ist ein einziger Hymnus auf das "Empor". Das Glaubensbekenntnis der Dichterin in form einer Chat. In der Gestalt des dichterischen Erperimentes. Auch in "Glaubenslos?" findet der zweifelnde Held den Trost. Er findet ihn mehr bewuft, schon als Reflektierender. Im "Gemeindekind" sieht man die Naturmacht selber bei der Arbeit. Es braucht keiner das Wort auszusprechen, keiner sich zu bekehren. Die That selber spricht. Das Unwahrscheinlichste für eine echte Entwickelungslösung wird zusammengegoffen. Und doch schieft der Krystall an. Gott schweigt in diesem Buche. Aber ein Naturgesetz des Guten waltet mit einer Schlichtheit, die zuleht fortreift wie ein Sturm. Es braucht wirklich kein Märchenschloß, scheint jede Zeile zu predigen. der See hat eine Strömung, die zum Strande führt. fahrt nur.

Ich weiß sehr wohl, daß die fabel der Geschichte einen nralten Kern hegt. Es ist das ewige Märchen vom Königsssohn, der die Schweine hüten muß und doch König wird. Aber wie das hier erzählt wird, konnte es nur im neunzehnten Jahrhundert erzählt werden, das keine keen mehr hat wie das bunte Märchen. Nicht einmal mehr das Gesheimnis, dem Goethe im "Wilhelm Meister" noch Rechnung getragen. Der einzige verschleierte Punkt des Gemeindekindes, die Unschuld der Mutter, giebt nicht die Sösung, sondern nur ein freundliches Schlußlicht, als diese Sösung längst da ist. Die Sösung durch das Schlichteste und doch Größte: die eigene Emporkraft des Menschen. Er ist das letzte Palladium dieser Zeit: der Mensch, der einsame, auf sich gestellte Mensch. Aller Glaube konzentriert sich auf ihn. Und die

Dichterin selber zeichnet hinter ihr "Glaubenslos" das große Fragezeichen, — das seierliche Mal, daß ihre Welt die Wende überstanden hat, wieder positiv geworden ist.

Es ist ein anderes, ob ich an eine gute Strömung glanbe, die irgendwie doch noch zum Cande führen wird, oder ob ich von irgend einem Ruder etwas erwarte, das in diese Strömung noch besonders einzusetzen wäre. Jede Weltanschauung, die in unseren Tagen den Himmel läßt und sich auf den Menschen und seine Kraft einigt, bekommt notwendig einen sozialen Zug. Wer die Ebner-Eschenbach kennt, der kennt auch ihn in ihr. In ihrer starken Natur giebt eskein Verschleiern. Auch in dieser engeren Nüance hat sie ihre Überzeugung gesagt, immer wieder, daß nicht der Schatten auch nur eines Misperständnisses bleibe. Aber es ist eine ganz bestimmte Nüance der Überzeugung.

Wohl hat die Dichterin in der tiefen, mit einer förmlich magischen Glut endenden Novelle vom "Kreisphysikus" die impulsive Macht des ausgesprochenen Wortes vom befreienden Menschheitsglauben gepriesen, die noch einen grauen Zweifler mitreißt und in eine neue Welt binein veriungt. Alber dieses Wunder ist nicht der Alltag. Wer das Wunder im Alltage sucht, der wird, scheint ihr, im Menschheitsfortschritte enttäuscht wie auf jedem anderen Gebiete. Den Cehrer, der die bessere Menschheit predigt, sieht er schließlich gerade von der rohen Menge gekreuzigt, weil sie noch gar kein Verständnis besitt; weil sie die Grundlage des Guten nie erhalten hat, keine Erziehung, keine Bildung, keine Tradition echten Menschentums. Es ist ein fels immer neuer Vernachlässiaung, der uns da entgegen ragt. Aber an diesem felsen selber zerschellt nun in der eisernen Logik der Weltendinge gerade der Mosesstab des Bessernden, an ihm verhallt ohne Echo die wunderbarste Predigt, auf seiner kalten fläche ist das Wunder schon hundertmal gestorben, und es wird noch hundertmal sterben, wenn der fels so stehen bleibt.

Dieselbe Cogik lehrt nun, daß dieser fels nur von untenher abzutragen ist. Mit dem Rohen, mit dem Unserzogenen werden wir nie die Welt befreien, mögen wir ihm sagen, was wir wollen, ihm geben, was wir wollen. Aber nach tief geheimnisvollem Naturzusammenhange wächst ja die Menschheit immer wieder in neuer, junger Welle empor.

Un die Kinder muß sich unsere Urbeit wenden.

50 wird die soziale Frage der Dichterin zu einer Kindersfrage. Mit flammendem Wort kämpfen alle ihre besten Bücher für Eines: für die Menschenrechte des Kindes. Jedes Kind hat das Recht, zum Menschen erzogen zu werden, zur echten sittlichen Reise des Menschen. Ein echter Geist ihrer Zeit, sieht die Dichterin die sittliche Reise selber aber als ein einsaches Ergebnis der Bildung an.

Keine starke Dichterindividualität im ganzen Jahrhundert wüßte ich zu nennen, bei der das Kind so ausschließlich im Mittelpunkte steht. Das Kind ist der wahre Mensch, für den sie ringt, klagt, hosst, arbeitet. Ill ihre dichterische Meisterschaft vereinigt sich um dieses Kind. Aber immer um das Haupt dieses Kindes glänzt es wie ein Lichtglanz: es ist ihr Zukunstsmensch zugleich, der Mensch ihrer sozialen Hossnungen.

Diese kleine Sonne steht um die struppigen Haare, die verhungerten und erfrorenen Backen des armen Gemeindeskindes. Die einzige Stunde, da der Priester in "Glaubensslos", üst die, wo er nach einer schrecklichen Enttäuschung sogar die austeimenden Kindersseelen schon durch die uralte Unterlassungssünde der Generationen vergistet glaubt. Es ist die schönste Stelle dieses reichen Buches, wie die Bäuerin mit ihm ringt, wie Abraham einst mit dem Herrn gerungen um die zehn Gerechten von Gomorrha — um die Kinder, die ihm seinen Menschleitsglauben retten sollen. "Denken's auch an die Kinder ..... Sie haben freilich an ein'm Kinde eine traurige Ersahrung

gemacht, Herr Cooperator, dafür können's an zwanzig anderen gute Erfahrungen machen." — "Hochgegriffen, Bäuerin", sagte Leo mit einem ernsten Lächeln. Aber er dachte an die Schule in Ols, an kleine, blonde Köpfe, die sich in tiesem Schuldbewußtsein geneigt, an treuherzige Augen, die ihn in aufrichtiger Beschämung angeblickt hatten, an ein armes, thränenüberströmtes Gesichtchen . . . Ein breiter, blasser Lichtstreisen zeigte sich am himmel, sein Widerschein erhellte das Antlitz des Priesters. Sein Kampf war ausgekämpst.

In der Tragödie, die von der Dichterin das schwere "Unsühnbar" ohne fragezeichen erhalten hat, ist die schwerste Schuld, die eigentlich unsühnbare, eine Kinderschuld, eine Schuld am Kinde. Ich habe immer gegen diesen Roman, den ich den größten und tiefsten des ganzen Jahrhunderts bedingungslos zurechne, den einen Einwand gehabt, daß er Maria Dornach sich selbst verdammen läßt, ohne einen so unverkennbaren Milderungsgrund durchklingen zu lassen: daß in dem Augenblick ihrer Hingabe an Tessin sich wenigstens eine Cogit auch in vollem Wahrheitssinne vollzog — die Erlösung der unterdrückten echten, individuellen Meigung in ihr, die Rehabilitation der wahren impulsiven Leidenschaft, an der trotz aller Güte ihres Mannes schwer gesündigt worden war vom ersten Blatte des Buches an. Aber ich empfinde auch, wie dieser Zug der Dichterin verblaßt ist — und das eben aus jenem Motiv der Kinderschuld heraus. Das Kind des Chebruchs wird von der Mutter nicht geliebt! ganze Schwere sinkt hierher. Erst als diese Schuld sich langsam mildert, steigt Maria wieder etwas aus den Schatten herauf. Es ist die Stelle, wo die Dichterin als Memesis ihrer eigenen Gestalten unerbittlich ist, weil ihr ganger sittlicher Glaube hier wurzelt.

Die Kraft macht wenig Worte.

Gerade an der Ebner kann man so recht lernen, wie der innere Geist eines Kunstwerkes sich seine form schafft.

Und wie unbrauchbar also eine Üsthetik ist, die Dichtungsformen und Dichtertechnik auf allgemeine Formeln bringen möchte jenseits von jedem individuellen Dichtungsinhalt.

Ein paar dunne Bandchen umschließen diese gange Welt. Wer hat knapper erzählen können als der alte kontane, und was ist "Effi Briest", an die man so oft denken muß bei "Unfühnbar", ein schwerer Band gegen das novellenschmale Bändlein der Ebner! Gerade in der Erzählungsart zeigt sich die innere Logik auf ihrer Höhe. Man betrachte einzelne Szenen. Das letzte Gespräch zwischen Maria und Cessin und andere mehr. Der Aufbau ist prachtvoll, krystallklar. Aber es geht alles bis auf ein entscheidendes Wort, das ohne jede besondere Pointierung kommt. Dann ist alles aus. Als sagte die Dichterin zwischen den Zeilen: der Rest ist ja doch gleichgültig. flüchtigen Cesern kann es geschehen, daß sie über die Entscheidung hinweg lesen und nachher umblättern muffen. In jener Szene mit Tessin wird das ganze weitere Schicksal des Mannes in einen Vordersatz gedrängt, Jahrzehnte, ein Menschenleben, ein Urteil über den Menschen und eine ganze Philosophie, drei Zeilen im buchstäblichen Sinne.

Weil in dem Knappen so viel steckt, ist es eine Freude, die Bücher der Ebner oft zu lesen. Es ist nichts hinein geheimnist. Aber die äußere Schlichtheit ist so groß, daß man erst beim wiederholten Lesen einzelne wirklich virtuose Feinheiten sindet.

Das Dichterkunststäck, das zuerst bei Goethe so klar erkannt worden ist: Personen nicht zu beschreiben, sondern durch kleine Handlungszüge dem Ceser fast unmerklich nahe zu bringen, bis das Bild wie eine Disson plöhlich da ist, ist bei ihr auf dem Gipfel.

In welcher Verworrenheit ohne Cicht fängt das "Gemeindekind" an, wie ein Ausschnitt aus einer Gerichtszeitung, kalt, scheußlich. Dreizehn Seiten lang ist auch der

kleine Pavel nur ein Schmutsleckhen in diesem Sumpf. Da wird ihm das Schwesterchen genommen. Sie soll aufs Schloß. "Bekommt sie auch etwas zu essen? fuhr es Pavel durch den Sinn. Sie ist gewiß hungrig. Seitdem er dachte, war es seine wichtigste Obliegenheit gewesen, das Kind vor Hunger zu schützen." In diesem Moment hat die Dichterin ihren Helden beim Schopf. Wir stehen auf Seiten des Kindes.

Es ist wieder ein solcher kleiner großer Zug, wie viele Seiten später die Mutter im Zuchthaus auf einmal Ceben bekommt. Pavel denkt an sie. "Er erinnerte sich mancher derben Zurechtweisung, die er durch seine Mutter erfahren, und keiner einzigen Außerung ihrer Zärtlichkeit . . . vieler jedoch ihrer stummen fürsorgen, ganz besonders der alltäglich vorgenommenen ungleichen Teilung des Brotes. Ein großes Stück für jedes Kind, ein kleines für sie selbst." Don da ab (5. 63) glaubt man an die Unschuld der Eingekerkerten. die auf 5. 360 des Buches wie etwas Selbstverständliches an den Tag kommt. Gern führt die Ebner ihre Gestalten soaar in Einzelzügen noch etwas gröber ein, als sie nun doch schließlich sind. 211s sollte offenbar werden, noch abgesehen von jeder Technik: man irrt sich leicht im Menschen; die meisten sind doch nachher noch besser als im ersten Eindruck. Es ist das ein Motiv, das auch die Droste in Gedichten gern berührt hat.

Sie haben noch eine tiefe Verwandtschaft, die beiden — dann aber auch noch etwas Grundverschiedenes.

Die Droste ist darin unter unseren klassischen Cyrikern geradezu einzigartig, daß sie die Grazien hinter sich hat, aber auch manchmal einen wahren Kobold ungelenker Sprache. Hart auseinander prallen bei ihr Verse von prachtvollster Sprachbeherrschung und solche, die wie mit Catten vernagelt sind, Catten mit stechenden Rägeln nach ausen. Ich habe mir nun immer die Maxime gebildet, daß man vor solchen

Dingen achtend etwas lernen soll, aber nicht leichtfertig tadeln. Der Tadel ist wirklich hier zu wohlseil. Wenn ein Gigant an Gestaltungskraft so schreibt, so muß das einen tieferen und jedenfalls achtenswerten Grund haben. Wir besitzen ja Poeten genug, die ängstlich jeden metrischen Mißklang meiden und doch banale Stümper sind. Während echte Musenkinder bisweilen wahrhaft mit Steinen werfen.

Bei der Droste ist nun sehr einsenchtend, daß ihr im besten Sinne realistisches Streben oft einsach den Verssprengt. Sie will schlicht, logisch, geradeaus bleiben — und das ist ihr schließlich mehr wert als ein Schlag ins Gehör. Sie vergißt ja nun wohl, daß die Gedankenlogik, selber gerettet, in solchem kalle eine Urt formaler Unlogik wird, so daß doch ein Manko entsteht. Aber eigentlich werden wir doch einen logischen Dichtergedanken einer solchen Meisterin höher stellen als etwas Wohlklang, den jeder leicht machen könnte.

Don hier läßt sich dann eine Brücke bilden zu der Beobachtung, daß die Ebner-Eschenbach nicht eben unseren größten Stilisten beizurechnen sei. Auch ihr Ausdruck leidet an einer gewissen Herbheit, einem Holpern, das im stillen Kahrwasser des Erzählens nicht selten stört. Erst wenn man sieht, wie sie in den wirklich großen Erzählungsmomenten zum vollkommen adäquaten Werkzeug wird, ohne das die Größe gar nicht so heraus käme, sindet man den rechten Standpunkt dazu.

Immer ist es der Anfang ihrer Erzählungen, wo man das farblose des Stils empsindet. Und immer ist es der fortgang, der herausreißt. Am reinsten, am gleichmäßigsten ist ihr Stil im Dialog. Dielleicht hat sie ihn da am frühesten geübt. Die Swischenrede, die Schilderung ist matter. Visweilen fühlt man auch, daß der Stil gelitten hat unter dem unablässigen Durchseilen des Inhalts. So wandelt diese Meisterin in einem prunklosen Mantel in die Unsterblich-

keit. Aber was braucht sie Prunk; sie bringt ja doch sich selber mit.

Weit voneinander stehen die beiden Dichterinnen aber in einem Punkte, der jedem auffallen muß. Die träumerische Seele der Droste sloß über in die westfälische Candschaft, aus der sie kam, und im Vers lebte dann dieses Candschaftsbild in einer realistischen Treue auf, daß wir es für immer nun fest in der Weltlitteratur bewahren.

Die Ebner hinterläßt uns keinen deutlichen Naturhintergrund. Ihr eigentlicher Hintergrund ist allemal das Sittliche. Der Mensch bewegt uns ganz, engt allen Raum ein. Sieht sie ihn doch nicht bloß in der Gegenwart, sondern in einer verbesserten Zukunft schon. Alles andere ist Kulisse.

Man atmet eine bestimmte Heimatsliebe wohl darin mit, daß alles so eng bei einander, fast vor dem gleichen Hintergrunde spielt. Wer dort mit lebt, wird das ja noch viel stärker empfinden als der kernstehende. In der lieben Geschichte von den Gemperlein fällt einmal das hübsche Wort von der Liebe zum heimischen Boden, daß man die Erde "schnupfen" möchte.

Aber zum großen Bilde wirklich ausgeführt, so, daß wir gerade diese Candschaft nun fortan auch besitzen könnten, wird das nie. Wo die Candschaft selbst eingreift, wie der verhängnisvolle Strudel in "Unsühnbar", habe ich sie doch immer hinter den Menschen, die so taghell dastehen, verloren. Was hätte Storm aus dieser Szene an Naturdämonik gemacht! Nur in wenigen Momenten ist es, als falle ein verlorener Strahl der großen Seelenlaterne fast zufällig auch auf die Wand. Dann blitt wohl ein einzelnes Momentbild auf, das sich festsett. Aber das entschwebt wieder. Und hinter langen Szenen ziehen einsörmig einsachste Szenerien her: Wald; ein Park; eine einsame Hütte; Tag; Nacht. Aber nichts Individuelleres.

Und doch hat die Dichterin meisterhaft eins in der Hand, wenn sie will. Ein Naturbild am rechten fleck, das mit eingezogen ist in das Sittliche, gleichsam ein Rester des Menschenschicksals in einem ganz jäh auftauchenden Cichtsleck des Hintergrundes im entscheidendsten Moment.

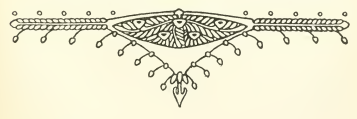
Die gewaltigste Stelle ist der Schluß von "Unsühnbar". "Die fenster waren weit geöffnet. Um Himmel schwebte eine finstere Wolke; sie glich einem riesigen Dogel mit weit ausgespreizten flügeln. Der von ihr verhüllte Mond warf eine fülle silbernen Lichtes über eine Stelle am Horizont. Unf dieser ruhten Marias schon gebrochene Augen. Dort, wo es hell war, wo der verklärende Schimmer sich breitete, — lag Dornach." Das Naturbild ist noch einmal die ganze Dichtung. Es hat auch hier keine eigene Rolle. Der Mensch erscheint darin vor der Welt. Nicht im engeren Rahmen.

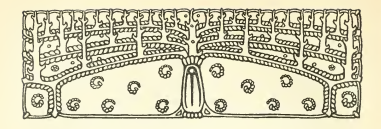
Trothdem genügt die eine Probe, um zu zeigen, wie jeder Vorstoß dieser starken Dichterin in irgend ein Gebiet Kraft ist. Ihre Beschränkungen sind ihr Meisterrecht, an dem wir, meine ich, nicht zu mäkeln haben.

Die Ebner-Eschenbach gehört keiner Dichterschule, keiner lokalen, noch zeitlichen, noch durch eine Technik bestimmten, an.

Ihre größten Werke sielen in der Wirkung bei uns in die Zeit des schärssten Aaturalismus. Weil ihre Kraft so gewaltig war, daß man sie innerhalb dieser Strömung doch noch mit voller Wucht empfand, tauste man auch sie eine naturalistische Dichterin.

Sie gehört aber einem Größeren an, - fie ist eine Dichterin.





## Freie Universitäten

Ein Weckruf



215 Wort ist nicht ein Hirngespinst von mir. Es gärt seit Jahren in zahlreichen Köpfen, in den verschiedensten Ländern.

Seitdem der Begriff "Bildung" stüssig gewors den ist, seitdem er sich losgesöst hat von einer einzelnen Klasse, einer bestimmten Erziehungs

methode, — seitdem ist auch der Gedanke nicht zur Auhe gekommen, daß mit dem Zegriff der "Universität" noch etwas Universaleres gesaßt sein könne, als wir in das gangsbare Wort hineinlegen, — daß auch dieser Zegriff noch eine Entwicklung zulasse weit über seine bestehende Erscheinungssform hinaus.

Allmählich sind dann Worte, Schlagworte gekommen. Sehr verschiedene Schlagworte. Der eine fühlt am stärksten eine gewisse Beengung, einen Zwang in unserem offiziellen Universitätskörper: er faßte das, was ihm unklar als Erweiterung vorschwebt, in das Wort "Freie Universität". Andere, die mehr aus der sozialen Bewegung kannen, fanden den Gegensat am kürzesten mit "Volksuniversität" ausgedrückt.

Suchen wir das Gemeinsame zu figieren.

Bildung soll auf alle fälle in einer neuen, verstärkten Weise verbreitet werden. In "freierer" Weise, als es die bestehenden Universitäten ihrem Bau nach vermögen. Im Sinne einer "Dolksuniversität", indem nicht an einen auserwählten Kreis studierender Jugend gedacht wird, sondern an die ganze Masse der irgendwie Bildungsbedürstigen ohne Unterschied des Standes.

Im ganzen soll zusammengefaßt werden, was bisher überwiegend als Urbeit einzelner, in populären Schriften, in gemeinverständlichen Vorträgen, für die Allgemeinbildung geleistet worden ist.

Und zwar soll es zusammengefaßt werden in einer Form, die am meisten Ähnlichkeit doch immer wieder mit der alten "Universität" hat.

Wobei auch Vorschläge laut werden, es solle nicht nur ein ideelles, sondern ein wirkliches Band zwischen der alten Institution und der neuen gesucht werden, in irgend einer Weise, über die man sich allerdings nicht sehr klar ist.

Überall schwebt so ein allgemeines Bild vor, aber die Bestandteile, die es bilden, decken sich dabei nicht allgemein. Das ist gerade typisch für eine echte Bewegung. Es sprechen in ihr viele kaktoren mit, sie vereinigt eine ganze Reihe von Bedürfnissen. Aber je tiefer, je verzweigter die Wurzeln, desto schwerer ist es ost, in der Praxis etwas aus solcher vielköpsigen Empsindung zu machen.

Die Sache erscheint vielen im Augenblick schon so brennend, daß sich die Vorboten der Praxis, gewisse erste Experimente, einstellen. Jeder Tag kann Ernsteres bringen. Aber gerade jetzt wird auch die Gesahr akut, daß die verschiedenen Motive ein ganz unklares Programm erzeugen.

Man kommt zusammen und redet. Eines jener Schlagworte oder auch beide kombiniert schweben als Geist über den Wassern, und jeder glaubt beim Eintritt zu wissen, was alle beseelt. Aber dann kommt die Debatte und es scheint dem unbesangenen Hörer, daß jeder thatsächlich etwas anderes wolle als jeder zweite. Statt zu klären, verwirren sich die Parteien aneinander. So könnte es leicht geschehen, daß gerade der wohlgemeinte Auf zur Praxis die gesunden Gesühle zunächst verschütte und das Ganze rückwärts treibe statt vorwärts. Ich habe die Empsindung, als solle hier jeder eingreisen, der auch nur ein ganz klein wenig Klarheit über die berechtigte Verschiedenheit der Motive, ein ganz klein wenig Überblick aber auch über die trotzem vorhandene Einheit des Hauptgedankens zu besitzen glaubt.

Persönlich kann ich für mich anführen, daß mir wenigstens einige praktische Erfahrung nicht fehlt.

Auf der einen Seite verknüpfen mich starke Gefühle der Dankbarkeit mit der echten Universität; freundliche Beziehungen zu trefflichsten Hochschullehrern sind mir durchs Ceben geblieben. Auf der anderen habe ich aber seit rund fünfzehn Jahren in intensioster Weise mich an allen möglichen Versuchen für freie Volksbildung beteiligt.

Ich habe in Arbeiterkreisen wie auch in anderen hunderte von populären Vorträgen über die verschiedensten mir zugänglichen Stosse gehalten. Ich gehöre zu den Mitbegründern der Berliner "Freien Volksbühne", die im Sinne freier ästhetischer Kultur ins Weite zu wirken versucht hat. Ich habe mehrfach an der Berliner "Arbeiter-Bildungsschule" unterrichtet. Ich habe der sogenannten freiresigiösen Bewegung, die ja in ihrer überwiegenden form auch nur volkstümlichen Bildungszwecken ohne besondere religiöse färbung dient, in dieser ganzen Zeit nicht nur praktisch (durch regelmäßige Vorträge in der Berliner Gemeinde) nahe gestanden, sondern gerade diese Bewegung auch mit allem, was darum und daran hängt, systematisch selbst zum Gegenstande meiner Studien gemacht. Der deutschen "Gesellschaft für ethische Kultur" habe ich eine Zeitlang als Vorstandsmitglied ans

gehört. Mit der modernen franenbewegung (auf die ich unten zurücksomme) habe ich mich sowohl in Verlin wie in Türich eingehend befaßt. Meine vollkommen unabhängige Stellung als freier Schriftsteller in diesen ganzen Jahren hat bei mancher Schwierigkeit mir doch wenigstens Gelegenheit geboten, unbefangene Erfahrungen im guten wie im bösen Sinne auch über diesen meinen eigenen Stand zu machen.

Überblicke ich diese anderthalb Jahrzehnte recht energischen und bewegten Kampses, so glaube ich doch sachlich einiges darin gelernt zu haben. Wer freilich, wie so viele, diesen ganzen Dingen praktisch vollkommen sern steht, wird vielleicht gerade deswegen meine Unschauungen für besonders abstrus und unberechtigt halten, — er wird von seinem unberührten Boden aus das für phantastisch halten, was für mich das Ergebnis äußerst nüchterner Erfahrung ist, die ich nicht dirigiert, sondern einfach zwangsweise gemacht habe. Das geht immer so und wird jedem so gehen in dieser desekten Welt.

Setzen wir bei dem Worte ein, das überall den gemeinsamen Grundstock der Schlagworte bildet: dem Worte Universität.

Es scheint mir dringend nötig, daß über unsere ofsiziellen Universitäten volle Klarheit herrsche, ehe der Begriff in einem neuen Sinne verwertet wird. Für die Praxis erhellt daraus dann auch sofort, ob die geplante Neuschöpfung ein Ableger dieser offiziellen Universitätspflanze sein könne oder ob sie völlig unabhängig ihre Existenz ausbauen müsse; gleich hier ist die Konfusion in den mir bisher sichtbar gewordenen Äußerungen ganz anservordentlich groß und möglicherweise verhängnisvoll für das ganze Beginnen.

Der geschichtliche Cauf der Dinge mit seiner untrennbar engen Verknüpfung sozialer Verhältnisse und geistigen fortschrittes hat es mit sich gebracht, daß in dem Wesen unserer Universitäten gegenwärtig ein Doppelmotiv steckt, eine Zweiheit, die unverkennbar auf den Gesamtwert drückt.

Auf der einen Seite ist die Universität eine Hochburg der forschung. Sie schafft dieser forschung die möglichst günstigen Bedingungen unter den augenblicklich Mitarbeitenden. Und sie pflanzt gleichzeitig ihre Methode fort, hilft die Praxis des forschens auf neue Kräfte übertragen, erzieht immer frische Generationen von forschern, die ein einheitsliches Werk ohne Unterschied der Person fortzusühren bestrebt sind.

Auf der anderen Seite dient die Universität dem Brotstudium einer Anzahl junger Ceute; sie vermittelt gegen Bezahlung eine gewisse Summe von Kenntnissen, über die bei einem Examen quittiert wird; die Quittung ermöglicht dem Betreffenden, eine gewisse wirschaftliche Versorgung zu erlangen oder wenigstens ins Auge zu fassen; von einer einsheitlichen Idee, die über den Personen stände, ist nach dieser Seite keine Rede, es wird einfach etwas verkauft und jeder macht damit, was er für sich braucht im allgemeinen wirtschaftlichen Konkurrenzkampse.

Es ist klar, daß diese beiden sundamental verschiedenen Zwecke zu sehr fühlbaren Schwierigkeiten drängen müssen, und in der Chat bewegt sich unser offizielles Universitätseben innerhalb der Unruhen und Unzuträglichkeiten von jener Seite immer mühsamer vorwärts. Visweilen glaubt man bereits eine Zukunft aufdämmern zu sehen, wo das einheitliche Institut zu gunsten seiner zwei Motive sich in zwei gesonderte Körper aussöst.

Was gegenwärtig die Einheit mühsam aufrecht erhält, ist zum Teil nur noch der Glaube, daß durch die Verknüpfung von idealem forschungs-Institut und reinem Brot-Institut doch auch auf die Studenten, die der forschung nie angehören werden, eine gewisse Läuterung und ideelle Weihe übergehe, wie sie die selbstlose forschung an sich zweifellos ausstrahlt.

Ceider ist aber in der Prayis heute zu behaupten, daß die Verknüpfung sich mehr und mehr zum Schaden der forschung selbst entwickelt; der grob materielle Jug, den das nackte Vrotstudium in die Dinge bringt, überwuchert alle Tage mehr auch die forschung, anstatt umgekehrt. Dazu kommen andere unvermeidliche Konslikte.

Die forschung ist ihrem tiessten Wesen nach unabhängig, frei, ohne andere Verantwortung als die vor dem heiligen Geist der Wahrheit. Sie hat innerlich mit dem Staate nichts zu thun, und ihr äußeres Verhältnis zu ihm wird allezeit ein soses, jeden Augenblick fündbares sein. Jene Institution dagegen, die gewisse Teugnisse für den Broterwerb liesert, läßt sich unmöglich aus der Abhängigkeit von anderen Institutionen, und zwar in erster Linie dem Staat, heraussösen. Jene Teugnisse sollen ja in allererster Linie gewisse Alten des Broterwerbes ermöglichen, deren Vergebung der Staat ganz oder doch in den wesentlichsten Punkten in Händen hat. Das ist nur möglich, wenn der Staat die volle Kontrolle über die Teugniserwerbung und Teugnisverleihung sich wahrt.

So ist die Universität in ihrer Doppelrolle zugleich ein freies und ein staatliches Institut — eine Unmöglichkeit, die sich einfach darin rächt, daß auch die freiheit der forschung bei den verschiedensten Gelegenheiten praktisch unter Staatskontrolle gerät und damit naturgemäß eine schwere Einbuße erleidet.

Es ist nötig, sich diese Dinge klar zu vergegenwärtigen, um ein Vild davon zu bekommen, was man von der modernen Universität erwarten darf und was nicht. Wie sie vor uns steht, trägt diese Universität in sich einen solchen Konslikt, daß sie in absehbarer Seit genug zu thun haben wird, um in sich selbst auch nur eine annähernde Klärung herbeizusühren. Jedenfalls ist es schlechterdings unmöglich, ihr noch neue Casten anfzuhalsen, ganz einerlei, ob diese nun

realer oder idealer Natur seien. Jede form einer Erweiterung des vorhandenen Universitätskörpers wäre aber eine solche Cast.

Wenn ich mich allerdings auf eine ideale Köhe stelle, so ist gewiß sehr leicht ersichtlich, daß in den "Begriff" der Universität noch etwas hineinpaßte, das als vollkommen gleich mächtiges Drittes neben jene beiden genannten Motive zu stellen wäre.

Ju der reinen forschungsanstalt und der reinen Brotanstalt ließe sich nur zu gut denken eine dritte Rolle als Unstalt für allgemeine Vildung — allgemeine Vildung im Sinne einer Vildung für solche, die weder ihr Ceben der strengen forschung selbst widmen möchten, noch auf der anderen Seite durch Einpauken einiger Ergebnisse dieser forschung sich eine Unwartschaft auf Brot erwerben möchten.

Im weitesten Sinne berührte sich gerade dieses Programm wohl mit allem, was trotz verschiedenster Detailmeinung für die "Dolksuniversitäten" oder "Freien Universitäten" erwartet wird.

Aber wie die Dinge liegen, ware seine Einfügung in den Cehrkörper der bestehenden Universität der Cod dieser Universität. Ich werde gleich noch darauf kommen, welche Kreise eigentlich mit dem Worte "Dolf" heute gemeint sein sollen. Jedenfalls aber werden es in jeder Auffassung beträchtliche Massen sein. Gegenwärtig ist das Schutzmittel, mit dessen Bilfe die offizielle Universität in ihrem bestehenden Zustande allein eristieren fann, die Beschränkung ihrer Zubörerschaft auf eine immerhin noch relativ kleine Auswahl von Hörern. In diese Auswahl wird zugleich eine gewisse Einheit hineingebracht durch die forderung einer bestimmten Dorbildung, die den Universitätsunterricht sowohl nach der forschungs wie nach der Brotseite außerordentlich erleichtert. Eine plötliche rapide Zahlenvergrößerung unter gleichzeitigem fall jener Vorbildungseinheit würde die beiden gegenwärtigen Zwede der Universität gleichmäßig lähmen.

Die strenge forschung, die ihrem Wesen nach stets in möglichst engem Kreise blüht, würde noch mehr leiden als jeht. Es ist jeht schon schlimm genug, wenn der Prosessor von seiner echten forscherarbeit jeden Augenblick abberusen wird, um — nicht junge Kräfte in die forschungsarbeit einzuweihen, was immerhin noch ein sehr edler und notwendiger Beruf ist — sondern um jungen Leuten etwas zum Sweck ihrer wirtschaftlichen Versorgung einzutrichtern und sie darüber zu examinieren, ob sie reif zur Anwartschaft auf diese Versorgung sind. Diesen Prosessor jeht noch mit der Sorge sür tausend gemischte, in ihrer Vorbildung unübersehbare "allzgemein Bildungsbedürftige" belasten, hieße ihm den letzten Rest von Zeit für seine eigentliche Lebensausgabe als forscher endaültig wegnehmen.

Nicht minder würde von solcher Sorge die andere Seite der Universität geschädigt. Solange wir aber in einem Wirrwarr sozialer Dinge leben, bei dem von so und so viel Menschen ein gewisses mäßiges Quantum eingepankter medizinischer, juristischer, theologischer oder philosophischer Weisheit wirklich als Schlüssel zur wirtschaftlichen Versorgung benutzt wird, so lange müssen wir auch hier den Dingen ihr leidiges Existenzrecht wenigstens ungeschmälert lassen. Wir dürsen jedenfalls billigerweise nicht verlangen, daß so und so viel Existenzen in der Vorbedingung ihrer Brotversorgung benachteiligt werden sollen, weil so und so viel andere in derselben Zeit die versügbaren Lehrsfräfte für allgemeine Bildungszwecke in Unspruch nehmen wollen.

Schließlich aber: selbst angenommen, es ginge durch eine ungehenerliche Mehrbelastung der Dozenten und Vergrößerung des ganzen Universitätskörpers zu machen, daß auch die Hebung der Allgemeinbildung im weitesten volkstümlichsten Sinne ein "dritter Zweck" der ofsiziellen Universität würde, — ich glaube gar nicht, daß damit der

218 Der Staat

wirklichen Bewegung selbst, wie sie der Auf nach freien und Dolksuniversitäten markiert, irgendwie genützt wäre.

Mit der offiziellen Universität käme vor allem jenes oben schon gekennzeichnete Dilemma hinsichtlich des Staates in die Sache hinein. Das Streben nach Allgemeinbildung bei Centen, die von vornherein durchaus nicht nach staatslicher Approbation durch Examina und Titel oder gar nach direkter Anstellung im Staatsdienste ausschauen, hat mit dem Staate innerlich ebensowenig direkten Zusammenhaug, wie die freie wissenschaftliche forschung. In den offiziellen Universitätsorganismus eingesperrt, würde es aber ganz in derselben Weise in ein lähmendes Abhängigkeitsverhältnis geraten müssen, wie es der freien forschung und ihrer freien Lehre zu allen Seiten widersahren ist und nicht zum wenigsten auch heute wieder aller Enden widerfährt.

Im Sinne solcher Vetrachtung scheint es mir also in erster Linie nötig, Universität im offiziellen Sinne und Volksoder Freie Universität resolut getrennt zu halten.

Was immer sich für ideelle Verwandtschaften in der Praxis zeigen mögen: jede faktische Verknüpfung wäre im höchsten Maße vom Übel und zwar für beide Teile. Wenn im Moment gerade aus Dozentenkreisen hier und da lebhafte Tustimmung zu der neuen Bewegung laut wird und sogar praktische Anteilnahme versprochen oder bereits versuchsweise geleistet wird, so spricht das für den edlen und volkskreundlichen Geist in einem Teil unserer Universitätskreise, an dem ja ohnehin niemand leicht gezweiselt hat. Ich glaube sogar, daß unter unseren Prosessoren und Privatdozenten ein gewisser Prozentsatz vorhanden ist, der weder für die ganz strenge Detail-Forschung uoch für die grobe Handlangerarbeit des Eindrillens zur "wissenschaftlichen" Lebensversorgung sehr geeignet ist, dagegen aufs beste für die Zwecke eines freien Instituts für Allgemeinbildung zu gebrauchen wäre.

Diese Chatsachen ändern aber nichts an der fundamen-

8

talen Gegensätzlichkeit des echten Universitätskörpers und der geplanten Aeuschöpfung, soweit der eigentliche Bau, die innere Organisation als Ganzes in Vetracht kommt.

Soll das Wort "Freie Universität" einen wirklichen Sinn haben, so kann er nur aus der klaren Erkenntnis dieser Gegensählichkeit hervorgehen. Es bedeutet dann soviel, wie: frei von den Motiven, Konslikten und kesseln der bestehenden Universität — frei von der strengen Detail-forschung, wie von der Versorgungs-Paukerei, frei von den Hemmungen, die aus der unnatürlichen Verquickung beider für beide entsstehen, — und frei endlich von jedem intimeren Abhängigskeitsverhältnis vom Staate über das hinaus, was heute so wie so jedem Verein, habe er nun diese oder jene Tendenz, auferlegt ist.

Ich weiß allerdings sehr wohl, daß diese Auffassung von einer großen Zahl Vertretern der Bewegung selbst aufs Schärfste wird bestritten werden.

Bestreiten müssen sie alle, die davon ausgehen, daß diese ganzen Versuche, wenn auch nicht im Rahmen der offiziellen Universität selbst, so doch ausschließlich von Universitätslehrern gemacht und geleitet werden müßten. Der Universitätslehrer bleibt aber nach der gangbaren Rechtsauffassung unserer geistlichen Behörden Staatsbeamter auch außerhalb der offiziellen Universität, — der Kall Arons ist in aller Denkenden Gedächtnis. Wenn sich also Staatsbeamte zu noch so viel neuen Schöpfungen zusammenthun, so bleibt jede dieser Schöpfungen doch von Beginn an und in alle Zukunft hinein ein Staatsinstitut, ganz einerlei, ob der Staat es nun auch noch materiell unterstütt oder nicht.

- Ich verwerfe nun eben wegen dieser logischen folgerung die Doraussetzung.

Wie gefährlich schon der geringste Anlauf wäre, den Staat in die Sache irgendwie hineinzuziehen, darüber giebt nichts so gute Ausschlüsse wie eine Vetrachtung der engeren

Elemente, die als Publikum gedacht werden. Wir kommen hier von selber auf einen zweiten hochwichtigen Punkt.

21uf welche Inhörer wird gerechnet?

Hier ist das Wort "Volk" zugleich glücklich und verhängnisvoll.

In gelegentlichen Besprechungen über die Sache, denen ich beigewohnt habe, sind mir sofort die wunderlichsten Gegensätze in der Auffassung des Begriffs "Volk" zu Ohren gekommen.

Einige verstanden unter Volk ohne weiteres die "Arbeiter" im engsten Sinne. Sie erinnerten sich dabei zum Teil an gewisse Selbsthilfsversuche der großstädtischen Arbeiter, um zu besserer Bildung zu kommen, und hofften von einem lebhaften Entgegenkommen bei dem geplanten Unternehmen das Beste.

Undere dachten an die Masse aller Halbgebildeten, denen die neue Universität jeht echte Vildung beibringen solle, wobei freilich auch gegnerische Stimmen laut wurden, die gerade ein Unwachsen der unbrauchbaren Halbbildung als Ergebnis der neuen Vewegung prophezeihten.

Ein Professor sprach von den Männern der Wissenschaft, die jetzt zum Volke herabsteigen würden; ihm war das Volk offenbar die Gesamtheit aller Laien vor den Stusen jeder einzelnen kachwissenschaft.

Ich muß gestehen, daß ich mit all diesen Definitionen: Urbeiter, Halbgebildeter, Caie bei der praktischen Begründung einer wirklichen Volksuniversität in dieser Stunde und unter diesen Verhältnissen verzweifelt wenig anzusangen wüßte.

Sollen wir die "Arbeiter" (das Wort in Anführungszeichen gebraucht!) als unser Publikum denken, so müssen wir eine Universität schaffen für solche, denen ihre Cebenszeige im allgemeinen schon den Besuch eines Gymnasiums versagt hat. Eine Universität für die sogenannten "Halbzebildeten" müßte wohl vor allem die berücksichtigen, die

ungefähr Gymnasialbildung besähen, aber die offizielle Universität nicht besucht hätten. Bei der Aubrik "Caien" aber kämen auch noch die in Betracht, die die offizielle Universität mit Erfolg besucht, aber naturgemäß dort nur ein fach studiert hätten; denn auch der beste Jachmann ist dem fremden fach gegenüber wieder "Caie".

Alle drei forderungen zusammengefaßt, hätten wir die Cotalität aller Menschen in der ganzen Kulturnation vor Augen als Zuhörer unserer Volksuniversität.

Das mag nun gut klingen, wenn es sich um die Kraftstelle einer festrede handelt. Aber für die Praxis löst sich damit das Projekt in blauen Dunst auf, und wir nähern uns jenen trefflichen Vereinen, die die "Menschheit" zu sich einluden und verwundert waren, leere Bänke zu sehen, während sie ohne Frage ein volles haus mit einem Reformprogramm für die Radsahrer oder die Kanarienvogelzüchter erzielt hätten.

Es gilt meines Erachtens nicht, den Begriff Volk in allerlei Varianten zu definieren: es gilt einige Punkte zunächst herauszuheben, wo der Bewegung für Volksuniversitäten ein unmittelbares Bedürfnis entgegenkommt. Aur diese und keine anderen Punkte sind reif für eine Neuschöpfung.

Würde man in die Tiefe blicken können, so würde man sehen, daß sie sogar die Bewegung eigentlich direkt angeregt haben. Denn diese ist, wie ich schon zu Beginn gesagt habe, nicht am grünen Tisch erfunden worden. Wohl aber hat man am grünen Tisch trotz bester Absicht bisher sehr stark dahin gearbeitet, die wahren Motive wieder zu verschütten.

Un drei Stellen unseres Volkslebens ist das Bedürfnis nach Volksuniversitäten oder Freien Universitäten irgend welcher Urt nicht bloß vorhanden, sondern man kann wohl sagen, es schreit geradezu zum Himmel.

Alle drei Stellen sind außerhalb jeder Verschwommenheit und die Frage der Praxis ist bloß die, ob sie sich alle drei unter einen Hut bringen lassen. Jedenfalls aber muß man sie, ehe man an das letztere Problem herantritt, klar vor Augen haben.

Auf unsere offiziellen Universitäten wandert da zunächst alljährlich ein ganz bestimmter Prozentsatz junger Cente, die dort etwas suchen, aber nicht sinden. Nach ein paar Semestern verschwinden sie wieder, in den meisten fällen ohne irgend eine Examenshöhe erklettert zu haben. Nach fürzerer oder längerer frist sehen wir sie dann auftauchen in der sogenannten "freien Karriere" der Schriftsellerei.

Die Wege dieser freien Karriere sind sehr buntscheetig und vielgestaltig. Aus dem einen "verlorenen Studenten" entpuppt sich ein echter, nachhaltiger Dichter. Ein anderer wirft sich auf die freie ästhetische Kritik. Der dritte segelt ins politische Sahrwasser. Ein paar legen sich auf Popularwissenschaft. Ein großer Teil endlich bleibt in der einfachen Tagesjournalistik untergeordneter Art hängen, ein Beruf, der vielleicht jämmerlich aussieht neben den anderen, aber für den es schließlich doch auch Teute geben muß.

Auf der Höhe ihrer Bahn mögen alle diese Köpfe recht weit voneinander stehen, — tieser als zwischen dem echten Dichter etwa und dem kleinen Zeilenreporter, oder auch dem Dichter und dem vollbewußten politischen Leiteartikler, kann die Klust in unserem Geistesleben kaum gähnen. Aber in ihren jugendlichen Anfängen lausen sie durchweg eng genug aneinander. Auf der Universität jedenfalls bilden sie eine ganz konstante Erscheinung, völlig charakteristisch zwischen dem Gros der Studenten, das auf ein staatlich privilegiertes Brotsach hinhetzt, und dem anderen, kleineren Teil, der auf die streng wissenschaftliche Kacharbeit lossteuert, — zwischen den künstigen Ürzten, Pfarrern, Staatsanwälten und Gymnasial-Oberlehrern und den werdenden Privatdozenten und Prosessoren.

In diesem charakteristischen Bilde ist aber der charakteristischste engere Zug wieder, daß die ganze Schar dieser "Auchs Studenten" von ihrem gesamten Studium auf der offiziellen Universität trostlos wenig "hat". Sie sinden etwas Allgemeinbildung — wenig genug; etwas Anschluß aneinander, — meist auch sehr erschwert; und etwas Vertiefung der Persönlichkeit durch das freiere akademische Leben. Das ist aber auch alles.

Im eigentlichen sachlichen Sinne bietet ihnen die ganze Universität trotz ihrer ungeheuerlichen Zersplitterung in alle Sorten geistiger Nährmittel so gut wie gar nichts.

Und zwar liegen die Dinge nicht etwa so, daß jene künstigen Kandidaten der "freien Karriere" überhaupt nicht wüßten, was sie suchten und sollten. Das wird wohl als Weisheit verzapft an Orten, wo man den Stachel des Vorwurfs bereits zu fühlen beginnt. Aber es steckt eine glatte Unwahrheit darin. Was letzen Endes aus ihnen werden soll, wissen angehende Schriftsteller gewiß nicht sicher. Aber auch der gangbare fakultätsstudent pflegt meist bis tief ins Studium hinein nicht klar zu wissen, ob er künstig etwa der korschung oder der Praxis angehören wird. Darauf kommt es ja nicht an. Auch der verträumteste Jüngling jener Spezialgruppe pflegt aber heute schon genau zu sehen, daß er ein Resugium in seinem Cebenskampse immer wird anserkennen müssen: die Journalistik.

Wenn es Journalistik als festes Cehrfach auf unseren Universitäten gäbe, so wüßte jeder von jener Seite, in welches Kolleg er zunächst gehörte, — die Universität hätte wenigstens einen festen Unhaltspunkt für ihn.

Journalistik kann sehr gut als wissenschaftliches fach gelehrt werden. Natürlich dürste sie sich nicht auf ein klein wenig Handwerksbrauch beschränken. Sie müßte nicht bloß die Vedeutung der Korrekturzeichen oder die Einrichtung einer Seherei beibringen. Wichtig und zeitersparend wäre

für den Cernenden schon das. Aber es gälte, viel weitere Dinge zu treffen. Die einzelnen Teile des modernen Journalismus müßten sachgemäß behandelt werden: Grundlagen und Gestaltung der politischen Parteien; Theorie der wissenschaftlichen und der Kunstritit; Geschichte des Zeitungswesens, Ziele und Bedeutung der Presse in unserer Zeit; Beobachtung, Thatsachenwiedergabe, alles, was den Reporter angeht; die juristischen Doraussehungen im gesamten Schriftsstellergebiet.

Es ist klar, daß sich um die eine Journalisten-Sakultät (wenn wir davon einmal reden sollen) eine Menge Hilfsdinge oder faktisch bedeutsame Erweiterungen gruppieren müßten. Geschichte und Theorie des Buchhandels, des Verlegerwesens. Auf der anderen Seite, im Anschluß an den fritischen Teil: praktische Usthetif mit Übungen am aktuellsten Stoff, moderne Litteraturgeschichte, Grundzüge der Schauspieltunft. Es ist teine frage, daß durch geeignete Cehrfräfte hier eine einheitliche Wissensbasis für alle unsere Journalisten geschaffen werden könnte, deren Wirkung wir alsbald in einer Aufbesserung des Gesamtniveaus aller unserer Zeitungen wahrnehmen mußten. Dieser Zeitungen, auf die man schimpfen mag, so viel der Atem reicht, und von denen doch keiner mehr leugnen kann, daß sie unser größtes soziales Geistesorgan sind, das weiter als Buch und Rede dringt und dessen Aufbesserung uns eine heiligste Sache der Kultur beständig sein sollte.

Der Schriftsteller käme nicht als der "verbummelte", sondern als der reise Student von der Universität, — wenn auch wohl eine besondere Quittung über solche Reise durch ein Examen hier außer Betracht bliebe und rein die faktische Leistung nachher entschiede.

So wäre denn, scheint es, als der Weisheit letzter Schluß nichts nötig, als daß unsere offiziellen Universitäten sich dazu aufrafften, endlich dem Journalismus als einer wahren

modernen Weltmacht auch die entsprechende Stellung innerhalb ihres Cehrkörpers einzuräumen. Wir brauchten Kollegien, Seminare, Prosessoren für die bisherigen Stiefkinder des Universitätslebens, die Schriftsteller, und zwar solche, die ihren Bedürfnissen ausschließlich entgegen kämen.

Ich will erwähnen, daß der Jopf unserer offiziellen Hochschulen zwar groß ist, aber doch nicht so groß, daß nicht hier und da wirklich bereits Unregungen der Urt ausgebracht, ja, Versuche mit einzelnen Kollegien über Journalismus gemacht worden wären. Wenn wir also recht artig warten, einstweilen noch ein paar Generationen verschmachten lassen, aber vertrauend auf das langsame "Vonselbstwerden" der Dinge in der Jukunft blicken wollten, so dürfte sich da vielleicht manches wirklich noch regeln. Ich sinde nur, daß die Sache, selbst ihren Schneckengang einmal zugestanden, von Beginn an theoretisch einen Haken hat.

Und ich glaube, es ist im Grunde genommen doch auch dieser haken gewesen, der bisher die ernsthaften Experimente der Urt immer im ganzen gehemmt hat. Ich traue ja willig dem Universitätszopf das Unglaublichste zu. Aber diese andauernde Unbeweglichkeit an einer Stelle, die, wie alles, was mit dem Journalismus zusammenhängt, doch eigentlich so im grellsten Licht der großen Landstraße liegt, scheint mir denn doch auch einen sachlichen Grund zu haben.

Die journalistische Fakultät, um bei dem Worte zu bleiben, hätte, in den Rahmen unserer offiziellen Universitätsfakultäten mit eingesperrt, gewisse Eigenschaften, die sie sehr bald zum enfant terrible der ganzen Universität machen müßten.

Sunächst schon in ängerlichen Dingen.

Staatliche Examina wären bei ihr wohl ein Unding. Es wäre die einzige fakultät, wo schlechterdings nur gelehrt und freiwillig gelernt würde, von irgend welchen Quittungen aber nicht die Rede sein könnte. Denn es liegt in der oben

schon gestreiften Dielköpfigkeit der späteren freien Karriere aus Bündigste enthalten, daß bei diesem Studium jedem ganz individuell überlassen bleiben müßte, wie viel er sich aus dem Gebotenen aneignen und was er daraus machen will. Jeder Versuch, die Schriftstellerei durch staatliche Examina zu verbarrikadieren, wäre nicht ein fortschritt, sondern die schwerste Schädigung, die man dem ganzen Beruf anthun könnte, — ein Ungriff auf das freiheitsprinzip, das ihm trotz so vieler Mißstände nach wie vor als gesundestes Besitztum angehört.

Das fehlen eines Schlußegamens würde aber rückwirkende Kraft haben auf die forderung des sonst üblichen Einleitungsegamens, des Abiturientenegamens, das hier faktisch äußerst wertlos bliebe, was die eigentliche Karriere anbelangt. Die kestungswerke, wie sie die gegenwärtige Universität sich nach oben und unten geschaffen, könnten an
dieser Journalistenecke also höchst bedenklich bedroht werden,
— durch die sest verbarrikadierte Institution zöge sich mit
dieser neuen kakultät gleichsam eine offene Gasse, durch die
jeder frei ein- und ausgehen könnte. Wie sich die ganze,
ohnehin schon so innerlich schwankende Institution über dieses
Wagnis wegretten sollte, wäre mindestens ein schwieriges
Problem.

Die Dozentenfrage machte alles noch vielfach verwickelter. Der zünftige Litteraturprofessor würde hier vollkommen verssagen. Es gälte erst, einen ganz neuen Professorentypus zu schaffen. Junächst würde man jedenfalls der Notwendigsteit nicht entgehen können, angesehene Leute aus der freien Journalistens und Schriftstellerkarriere heraus als Dozenten zu berufen. Diese Leute könnten nun so ausgezeichnet sein, wie sie wollten: in den Reihen der bisherigen zünftigen Universitätsdozenten würden sie ein zunächst fremdes, vielleicht dauernd sogar unmögliches Element bilden. Mindestens wäre die Wahl sehr schwer.

Wenn man solche suchte, die noch am ehesten ihrer ganzen Cebensführung und Karriere nach in einen Staats- organismus, wie die Universität, pasten, so käne man vielleicht auf eine Auswahl der schlechtesten Musikanten in der Reihe.

Die Bedenken ließen sich geradezu endlos ausspinnen. Und je höher man die besten Elemente des freien Schriftstellerstandes schätzt, desto gröber werden die Bedenken.

Unn kommen zu all diesen äußeren Schwierigkeiten aber noch ein volles Maß innerliche.

Ich habe von dem Dilemma gesprochen, das auf der freien Forschung durch ihre Verkettung mit dem Universitätsförper als staatlicher Institution lastet. Die wissenschaftliche Forschung richtet sich ihrem Wesen nach an einen Stand vollkommen freier, lediglich der Wahrheit verpslichteter Menschen, nicht an irgend welche Staatsbürger, die auf bestimmte Institutionen eingeschworen sind und ihr Lebenswohl und Wehe, ihre materielle Versorgung und ihren ideellen Standeswert nur in vollkommener Abhängigkeit von diesen Institutionen sich wahren können, also zu unausgesehter Rückschundhme gezwungen sind. Die Verknüpfung von Korschung und staatlicher Universität bedeutete in diesem Sinne ein gewisses Ablenken vom Grundprinzip, und die Kolgen stehen vor Augen.

Aun ist der Schriftstellerstand seinem Prinzip nach jedenfalls auch als ganz frei, ganz unabhängig anzusehen. Die Dichtung hat mit dem Staat für sich so wenig zu thun, wie die Wissenschaft. Die Kritik unterliegt selbst vollkommen den Forderungen der Wissenschaft, also auch der Unabhängigkeitsforderung. Für die politische Journalistik aber muß als Grundsatz gelten, daß ideell zu ihr zwar Elemente zählen, die sich bewußt in den Dienst oder wenigstens die geistige Gesolgschaft des bestehenden Staates stellen — daß aber ebenso dazu gehören alle die Elemente, die auf dem Wege

der Tagespresse diesen Staat oder gar den Staatsbegriff überhaupt aufs Entschiedenste besehden; also der Konservative oder Nationalliberale genau so, wie der Sozialdemokrat oder Unarchist. Jede Einsperrung der journalistischen Fakultät in ein Staatsinstitut, wie die offizielle Universität, müßte also die Schäden, die sich bei der freien Forschung schon zeigen, wiederholen.

Und sie müßte sie sogar in gewissen Punkten entschieden weit überbieten.

Man braucht bloß an Kurse über die politischen Parteien unserer Zeit für angehende politische Redakteure im Rahmen einer Staatsuniversität zu denken. Sollte die Kakultät hier irgend welchen Zweck haben, so müßte sie die Möglichkeit gewähren, politische Entwickelungen von den verschiedensten Parteistandpunkten aus zu hören. Ich glaube, daß ich den Schluß nicht weiter auszuführen brauche, der sich jedem von selbst aufdrängt.

Eine Journalisten-Sakultät, aufgethan inmitten der bestehenden Staatsuniversität, wäre einfach ein von Beginn an
verlorener Posten. Wir würden erleben, daß sie, anstatt zu
helsen, sehr bald zu einer Hochburg aller Versuche würde, die
Unabhängigkeit des freien Schriftstellerstandes herabzudrücken.

Einmal die Dinge so versahren, würden wir einen "studierten Journalisten" bekommen, der sich zu einem äußerst bedenklichen Typus entwickeln könnte. Ganz unzweiselhaft würde wenigstens der Versuch gemacht werden, diesem offiziellen Journalisten ein Teil Beamtenblut einzuimpsen — man würde die schöne Phrase hören, daß durch die neue fakultät der rüde Stand der Schriftsteller "veredelt" werden solle — es ist aber ein böses Ding heute um solche wohlmeinende Veredelung und der Schriftsteller dürfte hier mehr als irgend einer um Schutz vor seinen allzu väterlich besorgten Freunden bitten. "Geht mir aus der Sonne!" spricht der weise Diogenes.

frei wovon? 229

Indessen, ich glaube gar nicht, daß wir dieser Gesahr so bald entgegenlausen, — ihr so wenig, wie dem Auten. Denn der offizielle Universitätskörper, gequält durch eigene innere Leiden, wird sobald gar keine Zeit sinden, sich an sachlich wie sormell so heikle Dinge heranzumachen. Es wird nach wie vor hier und dort ein kleines Scheinkolleg über Journalismus gelesen werden, dabei aber wird es bleiben.

Inzwischen schreit aber der wahre Notstand wirklich gen Himmel.

Wir sehen einen Kreis junger Ceute vor uns, der unablässig sich erneut. Auf ihm ruhen hochwichtige Hossungen unseres geistigen, unseres öffentlichen Cebens. Er sucht etwas, was äußerlich einer fakultät unserer offiziellen Universitäten durchaus ähnlich wäre. Aber im Wesen dieser Universitäten liegt etwas, was der Vidung gerade dieser fakultät widerstrebt. Ist der Gedanke nicht aufdringlich genug, daß hier ein Vedürsnis vorliegt, das auf die Vildung von freien Universitäten hindrängt? Nicht ein Schlagwort von oben, nicht ein papierener Veschluß vom grünen Tisch, sondern ein Notrus, hinter dem eine ewig neu zuwachsende Kette junger Kräfte steht.

Alle Übelstände, die für die alte Universität in dem Begriff einer Schriftstellerhochschule stecken, sind für eine Freie Universität ebenso viel Vorteile.

Die resolute Anlehnung an Swecke des Schriftstellerstandes würde von Beginn an dem Wörtchen "frei" nicht nur eine erhöhte, sondern vor allem eine reale, gleichsam konkrete Bedeutung geben.

frei "wovon", wäre damit klar vorgezeichnet.

Die Beseitigung der Examenfrage schaffte größeren Spielraum, anstatt Verwirrung anzustisten; jenes Bild von der offenen Gasse, das ich oben gebraucht habe, träse ja hier ins Herz der besten Absichten. Die Wahl der Dozenten wäre gewiß auch jetzt keine ganz leichte Ausgabe. Sie würde

schwerer oder leichter, je nach der Art, wie man sich die Ceitung des ganzen Unternehmens gestaltet deukt. Aber das bliebe unansechtbar: je besser (und freier!) an sich und in ihrem fach die Kräfte aus dem Schriftstellerstande selbst wären, die in Frage kämen, desto größer wäre hier die Aussicht auf Gelingen, da es sich ja um eine besondere Eigenart, einen zu schaffenden Neutypus von Dozenten handelt, — während bei der offiziellen Universität zunächst nichts in die Wage siele als die Ähnlichkeit mit dem dort althergebrachten Professorentypus.

Wichtige Begleiterscheinungen kämen noch in Betracht. Der Prozentsat an jungem Schriftstellernachwuchs unter den jungen Centen, denen die häuslichen Verhältnisse überhaupt ein paar Semester materiell gesicherten Universitätsstudiums erlauben, ist bei uns groß. Aber er ist doch nicht so groß, daß etwa jede Universität, an der deutsch doziert wird, eine eigene Fakultät darauf aufbauen könnte. Mir scheint, als wenn ein bis zwei deutsche Freie Universitäten vielleicht schon im ganzen genügen, mindestens drei vollkommen ausreichen könnten. Das wäre für die Gründung freier Universitäten sehr wichtig.

Ungenommen, es entstände zunächst geradezu nur eine einzige. Sagen wir in Zürich, — man hat den Ort mehresach als besonders günstig empsohlen. Ich glaube, daß sich gerade darüber sehr streiten läßt, aber ich lege jeht darauf kein Gewicht. Es ist außer Frage, daß im Moment, da der Ruf von einer wirklich planmäßigen Journalistenuniversität in Zürich sich allgemein verbreiten würde, ein Zuströmen geradezu aller Studenten von überall her stattsinden würde, die nach der Schriftstellerei hinüberschauen. Welcher Ort es ist, wäre dabei ganz gleichgültig. Es käme einsach alles, was jeht vergebens die vorhandenen Fakultäten und Universitäten durchsucht, an dem einen Ort zusammen.

Die Sache vereinfachte sich außerordentlich, und wenn

selbst ein paar Städte zugleich einsetzen wollten, so bliebe immer noch eine gewisse Külle zu erwarten, die das ganze Vild sofort zu einem höchst auffälligen, lebenswarmen machen müßte. Alles Gekennzeichnete in Ehren, behielte das Gesamtbild immer noch viel von einer regelrechten Universität an sich. Den Grundstamm bildeten durchaus Elemente, die sonst die gewöhnliche Universität (wenn auch zwecklos) bessendt haben würden, also regelrechte Studenten. Und der Grundbau der Kollegien, Seminarien u. s. w. müßte zwar zum Zweck gründlich reformiert werden, aber allzu weit brauchte er sich vom Herkommen der anderen Universität nicht zu entsernen. Dieles in jenem Herkommen, soweit es nicht auf grobe Examenszwecke zielt, hat ja sein gutes historisches Recht als wirkliche Auswahl des Passendsten, und das auszuscheiden hätte keinerlei Grund.

Im ganzen würde eine solche Universität ein lebhaftes, schönes Vild gewähren. Ihr Anken für die Beteiligten wäre unberechenbar. Denn es ist klar, daß nicht nur hier wirklich das Vildungsniveau eines ganzen Standes merklich erhöht würde: es kämen auch direkte körderungen für den einzelnen in Betracht.

Der Horizont würde sich ihm klären. In Jahren, die er sonst zwecklos auf der offiziellen Universität verbummelt hätte, lernte er schon deutlich in sein eigenes kach hineinsehen, lernte, wie vieldeutig es ist, wie viel Wege es ermöglicht. Der lebhafte Gedankenaustausch, in den (gerade bei möglichst freier Organisation) jedenfalls die Dozenten (und indirekt damit auch schon die Schüler) mit den ganzen thätigen journalistischen und schriftstellerischen Kreisen kommen würden — er würde auch ohne besondere Examensquittungen sehr vielen begabten jungen Elementen ihre Karriere unmittelbar erleichtern können. Wie viel zwecklose Cebenskämpse, wie viel sinnlose Katastrophen wären auf diesem Boden zu vermeiden!

Schon der Zusammenschluß vieler, im Wollen und in gewissen Grundzügen der Begabung einander ähnlicher junger Ceute hätte starke Vorteile. So von unten auf würde sich wirklich vielleicht das Ideal einer gewissen Solidarität des Schriftstellerstandes erreichen lassen, — jenes Ideal, das "von oben" trotz aller Verbände, Vereine und kestessen immer noch nicht über die Stufe der grotesken Karrikatur hinausgebracht worden ist.

Und so reiht sich, sowie man weiter denkt, Perle an Perle in der Kette aneinander, soziale und ideelle fortschritte aller Urt, und alles im festen Vann eines einzigen konkreten Volürsnisses, — kein vager Auf in die weite Volksmenge hinein, sondern ein richtiges Wort zur rechten Stunde an einen ganz bestimmten, längst des Wortes harrenden Kreis.

Der Vorschlag, wie er hier gemacht ist, malt nicht "die" freie Universität. Er kennzeichnet eine der konkreten formen, auf die nach meiner Unsicht das Wort passen könnte. Es giebt aber noch andere formen neben dieser, über deren Berechtigung sich ebenso gut reden läßt.

Jene Journalistenuniversität bliebe, wie leicht ersichtlich, im wesentlichen eine Berufsuniversität.

Aur insofern, als dieser Veruf hier, der Veruf des Schriftstellers, heute ein relativ "freier" ist, könnte auch auf sie das Wort "frei" angewendet werden, — in dem Sinne ist es allerdings ganz unerläßlich und faßt den tiessten Kern der Sache; aber darüber hinaus bliebe jene Universität trotedem in jedem Zuge eine unverkennbare Universität für den Spezialzweck eines ganz bestimmten Cebensberufs. Das würde sie zunächst wenigstens ideell trennen von all den freien, aber der Universität ähnlichen Unternehmungen, die von jeder Vorbereitung für einen bestimmten Cebensberuf absehen und das ganze Gewicht auf allgemeine Vildungszwecke legen.

fassen wir jeht diese anderen Unternehmungen etwas schärfer ins Auge, ob sich nicht auch da konkrete Dinge finden lassen über den allgemeinen Phrasenschwall vom "ganzen Volk" hinaus.

für eine Institution, die in sich prinzipielle Schwierigeteiten birgt, sind Neuerungen durchweg eine Gesahr, auch wenn sie ganz in der Linie des ursprünglichen Prinzips liegen, also eigentlich gesunde Entwickelungen sein sollten. Es ist bezeichnend, wie unsere offizielle Universität in Deutschland Ungst hat vor dem Frauenstudium.

Un sich streitet es gewiß wider keines der beiden Grundprinzipien der Universität.

Wenn die fran sich über die nötige Vorbildung ausweist und dann Geld auf den Tisch legt, um sich dafür ihren Unteil zu sichern an der medizinischen, juristischen oder philologischen Eindrillerei zum Zweck einer Eramensquittung: wer will sie zurückweisen? Eine Universität, die sich für ihre Cehrstunden bar bezahlen läßt, hat so wenig einen vernünftigen Grund dazu, wie der Kaufmann ihn hat, bei dem eine frau sich ein Dfund Bartwichse kauft. Was die betreffende Käuferin mit der Bartwichse anfangen will, das dürfte wohl ihre Sache sein und den Verkäufer nicht schädigen. Die Verhältnisse liegen aber heute sogar schon so, daß eine Frau, die sich der Universitäts. schulung im strengen Berufs- und Examenssinne unterzieht, von dort etwas holen kann, was für sie nicht bloß Bartwichse ist: sie kann eventuell wirklich schon ihre materielle Cebens. versorgung darauf aufbauen. Also ihr Recht ist doppelt und dreifach da.

Auf der anderen Seite: wenn sich die Frau nun der wirklichen strengen forschung widmen will? hat die Wahrheitsforschung in der Astronomie etwa gewisse Kometen aus ihren Büchern gestrichen, weil sie nicht der alte Wilhelm Herschel selbst, sondern seine Schwester Karoline entdeckt hatte? Vor der forschung giebt es so wenig ein Geschlecht, wie einen Stand, und wer das noch glaubt, der ist wert, selbst aus den Hallen der freien Wissenschaft hinausgeworfen zu werden.

Alber die eigentliche Angst stammt auch gar nicht aus solchen Zweiseln und willkürlichen Albgrenzungen.

Man fühlt hier dasselbe, was dem ganzen Prinzip der Freien Universitäten und was jener oben gekennzeichneten Journalistenfakultät widerspricht: — man ahnt einen außervordentlichen Undrang neuer Elemente überhaupt, eine Mehrbelastung, — und zum Teil in diesen Elementen der Mehrbelastung gerade auch hier wieder etwas Tersetzendes, etwas, was den ohnehin vorhandenen chronischen Konslist innerhalb der ossiziellen Universität verstärken und akut machen könnte.

Und wiederum, wie bei dem Journalistenproblem, fragt es sich da, ob es nicht wirklich für einen großen Teil der Frauenbewegung, die im Augenblick an das alte Universitätsgebäude anbrandet, im eigenen Interesse besser wäre, von dem alten Ban abzusehen und sich selber eine eigene, praktischere Institution zu schaffen.

Auf einem Frauenkongresse in Verlin konnte mangelegentlich Urteile aller Art über Frauenstudium hören, vernünftige und bornierte in abwechslungsreicher fülle. Es war typisch für den ganzen Kongreß, daß eine große Menge der Rednerinnen Frauenfrage und Frauenstudium geradezu zusammenwarfen: die große Frauenfrage unserer Zeit erschien wie erschöpft in der Frage, ob und wie ein enges Verhältnis von Universität und Frau zu schaffen sei.

Das war natürlich ein verzweiselter Schnitzer. Nach jeder Richtung schlug hier, wie mir scheint, die herbe Kritik ein, die vom sozialdemokratischen Standpunkte aus geübt wurde. Die Frauenfrage im Großen fällt zusammen mit der großen sozialen Frage unserer Zeit und nur im Zusammenhang mit umfassenden sozialen Lösungen ist auch ihre Lösung im Innersten möglich.

Nehmen wir, wie es dort (auch das noch einseitig genug)

vielsach gethan wurde, die bestehende offizielle Universität bloß als ein Institut, das zu einer bestimmten Cebensversorgung verhilft, und sperren wir alle Thore dieser Universität für die Frauen auf. Wo wird geholfen sein?

für die Auswahl von Frauen, die zugleich mit den nötigen Gehirnfähigkeiten das Geld besitzen, um sich zunächst die Dorbildung zur Universität und dann die langen Semester der Universität selbst "erkausen" zu können; ja ich lasse besseite, daß selbst von diesen im heutigen Konkurrenzkampf innerhalb der akademischen Beruse auch bei absolutem Offenstehen aller dieser Beruse nur wieder ein kleiner Teil wirklich lebensslänglich "auf die Kosten käme". Jedenfalls wäre wohl ein solcher kleiner Teil da.

Aber wie winzig ist jene Auswahl überhaupt, jene Auswahl von Frauen, die das Geld zum Studium haben, gegen die Masse der armen Mädchen, die nie daran denken können, Geld an Studien zu wenden, die von früh an in den bittersten Existenzkampf geworfen sind und Tag um Tag von der Hand in den Mund seben, falls sie überhaupt zu leben habenl hier von einer Lösung der Frauenfrage durch die Universitätsfrage zu reden, ist ein so offenkundiger Hohn, daß die schärsste Kritik am Plate ist.

Auf dem betreffenden Kongresse wurde diese Kritik herausgesordert und sie ist scharf genug gegeben worden. Damit aber ist nun auf der anderen Seite durchaus nicht etwa widerlegt, daß es eine "Universitätsfrage" giebt innerhalb der Frauenfrage. Es giebt sie genau so, wie es innerhalb der großen sozialen Frage unserer Zeit für einen gewissen Kreis von Männern jene oben berührte "Journalistenfrage" giebt. Aur muß man von vorne herein den Rahmen ganz scharf ziehen.

Man nuß bewußt absehen von der ungeheueren Zahl jener Frauen, denen vollkommen die Mittel sehlen, sich auf einen Cebensberuf lange Jahre hindurch vorzubereiten. Man nuß sich beschränken auf gewisse Kreise von Mädchen, die

mindestens ein Stück weit ins Ceben hinein durch die nötigen Mittel von Hause aus "getragen" werden, bei denen der eigene Gelderwerb aber erst jenseits der Universität anfängt, falls er überhaupt anfängt.

Die erste forderung, die für diese Frauen in Betracht kommt, ist dann natürlich die schrankenlose Öffnung der offiziellen Universität für alle Frauen, die sich über die genügende Dorbildung ausweisen können und die mit der sesten Absicht kommen, entweder sich der strengen forschung zu widmen oder die normale Examensbahn für Berusswecke zu durchlausen. Jeder Versuch, diese forderung einzuengen, wäre geradezu ein Schlag ins Gesicht für jede vernünstige Aussallung der Dinge. Und wie die Sachlage im Moment steht, kann auch kann noch ein Zweisel sein, daß wir in dieses kahrwasser bereits mit vollen Segeln hineinsteuern.

Alber inmitten dieses Prozesses sehe ich einen zweiten sich entwickeln. Er ist in vieler hinsicht der interessantere, weil er umfassender ist. Und er ist jedenfalls der, vor dem im Kern den Angstmeiern, die der Frau die offizielle Universität noch verschließen möchten, am meisten graut.

Achmen wir an, die offizielle Universität steht allen materiell dazu befähigten jungen Mädchen von heute offen — allen den Schwestern, sagen wir einmal, aller der jungen Cente, die heute zur Universität kommen.

Sie steht ihnen ohne jeden Auchalt offen, soweit sie die echten Befähigungsnachweise erbringen, sie ist aber innerhalb der Bestimmungen, die jetzt schon jungen Ceuten auch ohne Abiturientenzeugnis den Besuch ermöglicht, auch noch sonst erreichbar.

Eine größere oder geringere Zahl Mädchen benutt die Belegenheit, sich auf einen Beruf dort vorzubereiten; die Zahl wird hier rasch wachsen, wenn erst einmal die Dinge jenseits der Universität sich in unserem Berufsleben selbst besser für akademisch voll gebildete Frauen geregelt haben

werden; jedenfalls aber zeigt die Bewegung nach dieser Seite schon jeht, daß ein ganz bestimmter Prozentsak da sein wird.

Einige Mädchen kommen auch, um in die fachforschung einzutreten; wie viele das in der Masse sein werden, das ist schwer zu sagen und Skeptiker werden hier am längsten die Köpfe schütteln; aber ich bin überzeugt, daß sich auch hier mit der Gelegenheit Kräfte sinden werden, — bedeutendere vielleicht, als selbst die Wohlwollenden heute ahnen.

Sehr bald wird die Studentin in unseren mittleren und oberen Kreisen, soweit dort einige oder sogar reichliche Geldmittel da sind, eine feste, allgemein anerkannte Erscheinung werden.

Alsbald jetzt aber wird sich etwas ganz Unvermeide liches vollziehen.

In den Kreisen aller jungen Mädchen jenes Standes, nicht nur bei den teilweise materiell versorgten, sondern auch bei den ganz versorgten, wird eine zunehmende lebhafte Bewegung entstehen, die nach der Universität hindrängt. In dem, was wir heute "bürgerliche Frauenbewegung" nennen, steckt durchaus nicht bloß der Kampf um die geistigen Beruse, um die offizielle akademische Examensbildung zum Swecke einer festen, ernährenden Cebensarbeit. Die Sehnsucht, der ungestüme Drang von kausend und kausend jungen Mädchen steht dahinter, die überhaupt nach einem tieseren Unschluß an die Geistesbildung unserer Zeit ringen und zwar nach einem Unschluß unter den freien kormen, die, allen Dersstudentenleben immer noch am besten verkörpert.

Es schließt sich in diesem Drange dunkel alles Beste zusammen, was aus der ganzen Verworrenheit unserer bürgerlichen Mädchenezistenz herausdrängt: aller Hunger nach Wissen, nach Unteil am wahren Leben des Tages, alle Sehnsucht nach einer individuellen Ausgestaltung der Persön238 Ein Notruf

lichkeit inmitten einer gewissen freiheit, aller Haß gegen die grenzenlose Öde und Tyrannei in jenem leider nur schon zu konventionellen Pseudo-kamilienleben, dem das Mädchen Heiratsobjekt, Spekulationsgegenstand, Vallast, sitzen gebliebene alte Jungfer, alles mögliche ist, nur niemals "Weib", aus sich stehende, für sich existierende weibliche Persönlichkeit.

Mögen die Cobredner gewisser alter verrotteter familientraditionen den Mund noch so voll nehmen und aus diesem armen Opfer verschrobenster Ehrbarkeitsbegriffe und armseligster Heiratsschacherei, wie es die bürgerliche Tochter von heute in unzähligen fällen darstellt, immer wieder das Ideal einer "deutschen Jungfrau" herauslügen: jener Drang brandet und brandet an allen Ecken und Enden herauf und keine Schönrederei kann ihn mehr aushalten.

Und es ist ein Herzensruf darin, der weit über die nüchterne Erwägung, die auch dem Weibe geistige Veruse zum Vorterwerb erringen will, hinausgeht, — ein Notschrei nach Licht und Luft, der ganze Vankerott einer Ordnung der Dinge, die nicht einer wirklichen Idealauffassung hinsichtlich des werdenden Weibes entsprang, sondern einer tiesen Verachtung aller echten individuellen Regungen im Weibe.

Cast inmitten dieser Gärungen, dieses allerorten and drängenden brennenden Verlangens nun die Studentin aus einem fremdartigen, mit Mißtrauen begrüßten Sonderwesen zu einem ehrlichen, klaren, selbst von der bestehenden Gesellschaft schließlich anerkannten Typus werden, laßt die Thore der Universität sich öffnen: — der ganze Vrang wird sich nach dieser Seite hin ergießen.

Ich rede hier nicht von Utopien, sondern von Dingen, die schon übermorgen, schon morgen vor der Thur stehen.

Ein paar Jahre studieren — das wird ein Schlachtruf werden auch überall da und erst recht da, wo man gar nicht an Broterwerb denkt.

Und hier entsteht nun die Frage: soll die "Universität", die da gesucht wird, wirklich bloß und ausschließlich die "offizielle Universität" sein?

Oder ist es denkbar, daß wir, den Typus der "Studentin" zugegeben, für ihn im weitesten Sinne noch einen anderen, einen besseren Hintergrund schaffen könnten?

Wenn wir fortlassen, was einen Brotberuf in der offiziellen akademischen korm sucht, wenn wir abziehen, was sich der strengen korschung widmen will: was bleibt als Masse übrig? Mädchen, die "Bildung" suchen. Ja wohl. Iber Vildung allein drückt es noch nicht ganz rein aus.

Es gehört etwas dazu, was die individuelle freiheit in der Aneignung dieser Bildung betont.

Sie suchen über die Vildung hinaus die "Studentin" als Persönlichkeit.

Ich meine das bei Ceibe nicht im tadelnden Sinne. Mancher von uns Männern giebt in späteren Jahren billig daran, was er auf der Universität als Berufsfach gelernt hat. Aber die Erinnerung an das Studententum als solches will keiner so leicht missen. Es will das viel heißen, denn auch in dem Studentenleben unserer offiziellen Universitäten sind tiefe und ernste Wunden. Und doch nuß das Gute überwiegen. Man hat das Warum in händen, sobald man sich erinnert, was schon dieses kleine Endehen freiheit, Selbstbestimmung, Unabhängigkeit in diesen besten, goldensten Cebensjahren für Wunderdinge leistet für die Kräftigung des Individuums, — wie es einen Lichtschein von Glück erzeugt, der durch ein ganzes langes Leben zu leuchten vermag.

Und das wäre nun auch für das junge Weib zu erringen.

Möchte später werden, was wollte. Möchte sie heiraten oder frei bleiben, eine feste Chätigkeit sinden oder nicht. Un einer Stelle, die jetzt vielleicht die ödeste, unzufriedenste ihres Cebens ist, schöben sich ein paar Jahre echter Studentenfreiheit ein. Studentenfreiheit, die sie in Verbindung brächten mit ebenso freien Kameradinnen und, nicht zu vergessen, auch Kameraden, — alle nicht zusammengeschmiedet durch die Thorheiten eines Ballabends und die Intriguen mütterlicher oder sonstiger Heiratsinteressen, sondern zunächst in gewissen idealen Bund gebracht durch geistige Interessen, Bildungswünsche, gemeinsam ansleigende geistige Entwickelung.

Ich will wenigstens andeuten, daß ich persönlich ein solches Zusammensein in relativer freiheit auch für die Entstehung wirklicher Beziehungen zwischen Mann und Weib, für Erfahrungen auf diesem Gebiete, von sehr viel größerer und förderlicherer Bedeutung halten würde, als die ganze erniedrigende Urt, wie jeht in unseren gebildeten Kreisen das junge Mädchen auf die Ehejagd geschicht und gleichzeitig der junge Mann bis zur Verheiratung auf die Prostituierte verwiesen wird. Doch das sei selbst eine Sache für sich.

Die Hauptfrage scheint mir: entspricht unsere offizielle Universität den Zwecken, die hier für die Studentin vorgezeichnet sind?

Ich glaube nicht.

Auch hier ist Boden, wo die "Freie Universität" wurzeln könnte.

Junächst ist unsere offizielle Universität für diese große Masse von Studentinnen nach unten zu sehr verbarrikadiert. Obwohl man ja heute schließlich auch ohne Abiturientenegamen auf die Universität kommen kann (natürlich unter Derzicht aus spätere Staatskarriere), so würde doch, fürchte ich, einerseits dieser Weg bei zu großem Ansturm rasch offiziell verrammelt werden, — und anderseits dürste bei einer Masse vernünstiger Mädchen der Drang entstehen, auch hier möglichst "vollberechtigt" zu werden: — es singe eine allgemeine Examensochserei an, zu der sich ja schon heute in Mädchengymnassen der Weg ebnet.

Nun meine ich: wer für später die Staatskarriere braucht — gut, mag er auch diesen Block wälzen. Aber für die große Masse derer, die bloß ein paar bildende freie Studentensemester suchen: um Gotteswillen nicht. Alles Gute, was sich trot aller Detailschäden immer und immer wieder für die Universitätsjahre ansühren läßt — es sindet sein äußerstes Gegengewicht in ebensoviel Schlechtem, was die Gymnasialsahre anbetrifft. Nach jeder Nichtung, geistig wie gesundheitlich, gilt es, das junge Mädchen vor diesem Marterweg zu bewahren, wo immer es geht.

2luf der anderen Seite ist 'aber kein Zweifel, daß ein Universitätsunterricht, der, — ich will natürlich nicht sagen, von jeder einfachsten Vorbildung — aber doch gänzlich vom Gymnasium und seiner Reifeprüfung absieht, anders eingerichtet sein müßte als der vorhandene. Er müßte es nicht minder sein, weil ihm in gleicher Weise ein Schluße examen fehlte. Je mehr ein Con auf dem freiheitlichen, auf der Erziehung zur Individualität liegen soll, um so entscheidender fiele der Begriff eines solchen Schlußeramens. Man kann heute an dem männlichen Studenten meist sehr gut verfolgen, wo für ihn die in jenem Sinne verhängnisvolle Wende liegt. Die ersten Semester thun die Hauptarbeit, oft die ganze Arbeit hinsichtlich der freien Dersönlichkeits= entfaltung. Sobald die Eramensangst aber einzugreifen beginnt, sobald die Berufsfrage akut wird, beginnt eine rückläufige Bewegung, es erfolgt ein wachsendes Hinneigen wieder zur Schablone, jener Schablone, die nachher im Beruf selbst so oft mit unheimlicher Geschwindigkeit zum vollkommenen Stillstand jeder Individualentwickelung, zur absoluten Versteinerung führt. Den Beist jener ersten Semester allein gälte es zu retten für die Freie Frauenuniversität, wie sie mir vorschwebt, der Beist der späteren aber mare bewußt zu bannen.

Aun haben wir ja in der Journalistenuniversität schon ein solches Institut uns theoretisch vorgestellt, das jedes Bolsche, weltstadt

242 Berufsfrei?

Schlußegamens ermangelte. Aber der Sachverhalt ist hier im Wesen doch noch wieder ganz anders.

Die Journalistenuniversität bleibt auch ohne Examen Berufsuniversität. Die Frauenuniversität in diesem Sinne wäre eine Bildungsuniversität in strengem Gegensatz zu allem, was Beruf heißt.

Ich weiß wohl, was man hier einwerfen kann. Jede Frau sollte einen Veruf haben. Auch wenn sie von Haus aus Geld genug mitbekommt, um von dem eigentlichen Swang eines Vrotberufs frei zu sein. Das ist vollkommen richtig. Aber Veruf ist ein sehr weites Wort. Wenn ich die Freie Frauenuniversität in meinem Sinne von der offiziellen Universität mit ihren Verufsegamina trenne, so ist damit doch nicht gesagt, daß alle Mädchen, die statt der offiziellen akademischen Verufszuchtstätte die Freie Universität aussuchen, auf jeden Lebensberuf verzichteten.

Im Gegenteil: ich denke mir die Semester auf der freien Universität geradezu als den idealen Ausgangspunkt für alle denkbaren engeren Beruse. Das junge Mädchen soll in ihnen zum erstenmal lernen, sich auf sich selbst zu stellen. Es soll sich einen Grund Allgemeinbildung aneignen, der für jede individuelle Weitergestaltung des Cebens von fundamentalem Wert ist. Es soll Achtung bekommen vor den vielsachen Arbeitsmöglichkeiten des modernen Menschen, es soll — und hier rührt in gewissem Sinne das Cehrprogramm auch der Freien Frauenuniversität natürlich an das Berusproblem — in diesen Semestern einen Einblick erhalten in die Berussarten, die dem moderen Weibe offen stehen.

Alber ich bin fest überzeugt, daß eine Menge Mädchen nach Abschluß ihrer Universitätssemester keinen eigentlichen Beruf wählen werden, — und doch haben auch diese in der Bildung, die sie hier genossen haben, tausend Mittel zur Beschäftigung, zur ideellen Mitarbeit gesunden, die ihnen

gegenwärtig völlig versagt sind. Undere natürlich werden Berufe wählen, aber erst nachher und nachdem sie sich in Semestern reicher Unregung wie Selbstbestimmung klar geworden sind, was ihnen individuell am besten zusagt.

Die Betrachtung dieser Dinge schweift von selbst in das Gebiet der Frage, was denn eigentlich auf dieser Freien Franchuniversität gelehrt werden soll.

Wahrscheinlich wäre der beste Weg zur Aufstellung eines konkreten Cehrprogamms, wenn man die nützliche Frage aufwürse: was lernt ein braves deutsches Mädchen der mittleren und oberen Stände, in deren Familie es an den nötigen Geldern für Unterrichtszwecke nicht fehlt, heutzutage nicht?

Der ehrsame Vorkämpfer der bürgerlichen oder gar ganz vornehmen Pensionate und der offiziellen Töchterschulen wird uns hier versichern, daß schon sabelhaft "viel" gelernt wird, von der französischen und englischen Grammatik bis zum Bestimmen von Pslanzen nach dem Linneschen System und bis zur Physik. Das ist alles ganz niedlich und ich will gar nicht bestreiten, daß auch die Freie Universität noch manches von dem aufnehmen könnte, was da (sagen wir wenigstens angeblich) so wie so heute bereits gründlich den Mädchen beigebracht wird. Aber ihr wahres Programm liegt ganz wo anders.

Nicht ein scherzhaftes Stündchen Physikunterricht hätte sie zu geben, sondern die Weltanschauung, bei der diese Physik gebraucht wird. Diese Weltanschauung würde aber nicht bei der Physik bleiben. Es gälte, moderne Wirklichkeit überhaupt zu lehren. Das Weib müßte sich selbst kennen lernen als Glied einer großen bewegten Welt. Die Grundzüge unseres wirtschaftlichen, sozialen, politischen Lebens wären in freier, vielfältigen Standpunkten gerecht werdender Weise vorzutragen. Wo ist die Pension, die Töchterschule, die etwas von dieser Art beibringt?

Die frauenfrage im ganzen wäre darzulegen.

Es wäre einzuführen, im Anschluß immer an einen hohen Standpunkt, in den Kern künstlerischen Wesens, in die Ästlictik, in diese Dinge, die in unserem Ceben gerade dem besser situierten Weibe auf Schritt und Tritt begegnen und denen es zumeist doch völlig hilflos gegenübersteht, selbst wenn das Interesse aufs Cebhafteste dafür da ist. Cäge schon in der Journalistenuniversität ein Schwerpunkt auf dem Ästlictischen, so dächte ich mir eine solche Frauenuniversität recht eigentlich als eine große Pflanzstätte ästhetischer Kultur, wie sie uns so not thut an allen Ecken und Enden.

Aber freilich will ich das Wort jeht nicht in dem Sinne gedeutet wissen, wie man heute gern von "Listhetif" bei "höheren Töchtern" spricht, ein bischen Lack zum guten Ton, etwas pinseln und skandieren. Jur echten ästhetischen Kultur gehören zunächst überhaupt echte Kulturmenschen. Mit dem Wissensboden und dem unbefangenen Blick ihrer Kultur. Ich denke an die Erziehung gesunder, klarer, wissender Krauen, die als solche sich dann auch in das höchste einsleben mögen: das Listhetische. Vor diesem Wissen dürfte niemand zurückschrecken.

Gleich hier wieder ein Riesengebiet. Das Weib wird in vielen, bei gesunder Cage der Dinge vielleicht naturgemäß in allen fällen, später Ututter werden; hier hätte die umfassendste Belehrung einzusetzen, nach allen Richtungen, ohne jede Engherzigkeit.

Das Weib soll eventuell Kinder erziehen. Gerade die naipsten Versechter unserer verrotteten Erziehungszustände in der kamilie saseln am liebsten von dem "natürlichen Beruf" des Weibes zu diesen Dingen. Lassen wir einmal bei Seite, ob dieser Beruf so ohne weiteres natürlich mit dem Begriffe "Weib" verbunden ist und ob es nicht eine Masse Weiber giebt, die, bei sonst bester Veranlagung, hier schlechterdings gar kein Talent haben. Aber selbst wenn es ein Beruf ist,

zu dem alle taugen: soll er ohne Cehre bestehen? Wenn einer eine wahre Idealanlage zum Ustronomen hat: soll ihm deswegen der Unterricht in den einfachsten Grundbegriffen der Ustronomie hartnäckig versagt werden? So geht es aber heute mit dem Mutterberuf, sowohl was die körperliche Schaffung und Pslege der Kinder, wie was die geistige Ceitung, die Erziehung, anbetrifft.

Hier läge ein Boden, allein wert, daß die ganze frauenuniversität eigens ihm zu Liebe geschaffen würde.

Man male sich aus, was das für ein Unterschied wäre: ein Kreis junger Mädchen in dem Ernst eines wissenschaftlichen Hörsaals, von Ürzten oder Ürztinnen, die mit der sittlichen Reinheit der Wahrheitssorschung das wirkliche höchste
Wissen ihrer Zeit verbänden, über die notwendigsten Fragen
des Sexuallebens, der Sexualhygiene u. s. w. unterrichtet —
und daneben die heutige Methode, wie die "Praxis" solche
Dinge beibringt: bornierter Rat von Müttern und Canten,
in Ungst und Scham hervorgelispelt und in zahllosen fällen
komplette Urväterweisheit, die um ganze Generationen zurück
ist, ein bischen Cektüre der untersten Urt, in der vielleicht
das Beste noch das Konversationslexikon ist, schließlich die
Belehrung gar noch durch Männer, die im Grunde ebenso
unwissen also dem perversesten Extrem, schöpfen.

Wie man wohl sieht, wäre es ein Stück der Unmöglichfeit, diesen Cehrplan irgendwie unserer offiziellen Universität
anzuhängen, — nicht einmal in form einer neuen, besonders
angepaßten fakultät, wie es bei dem Journalistenproblem
noch denkbar schien, wäre es zu machen.

Eine neue, frei aus sich und auf sich gebaute Institution könnte allein helfen.

Und wenn man denn einmal mit ganz eigenem Grundriß arbeiten sollte, so müßte alles auf die "Frau" und nur auf diese resolut zugeschnitten werden. Ich wüßte nicht, was

hindern sollte, mindestens die Mehrzahl der Dozentenstellen selbst mit Frauen zu besetzen, vorausgesetzt, daß genug dazu befähigte weibliche Kräfte da sind. Frauen müßten in allem und jedem hier die Initiative selbst in die Hand nehmen.

Es wäre im ganzen eine vortreffliche Probe zur Bewährung selbständigen Handelns, ein vortrefflicher Platz zur Bethätigung des Dranges nach solchem Handeln. Alle Gelegenheiten solcher Art, wo immer sie heute im öffentlichen Teben auftauchen, sind meines Erachtens ein wahrer Segen für die Frau. Sie führen zum faktischen Wirken, das, selbst wenn es zunächst alle Gefahren des ersten Experiments aufweist, tausendmal besser ist als alle theoretische Rederei.

Die Sphäre dieses Wirkens würde um so weiter sein, um so mehr Personen heranziehen und beschäftigen können, als mit einer Universität dieser Urt etwa für ganz Deutschsand nicht viel gethan wäre. Es müßte wohl schon jede unserer größeren Universitätsstädte mindestens heran. Die Nähe einer offiziellen Universität hätte dabei große, kaum zu entbehrende Vorteile auch bei denkbar freiester, individuellster Ausgestaltung. Das Warum habe ich oben angedeutet: es liegt darin, daß ich nicht bloß die Studentin mit der studentischen Kollegin, sondern auch mit dem Studenten zusammenbringen möchte.

Auch von dieser Art Freier Universität verspreche ich mir außerordentlich viel für die Jukunft.

Ich zweisse keinen Augenblick, daß auch sie kommen wird, genau so wie die Journalistenuniversität kommen muß. Die Spannung, die sich nach hier herüber notwendig einmal auslösen muß, ist noch unvergleichlich viel stärker als die bei der Journalistenschause.

für einen wahrlich nicht kleinen Kreis Mädchen wird etwas Entscheidendes, in anderer form gar nicht zu Erreichendes hier wirklich gelöst und gewonnen sein, — etwas, was weit über die doch nur beschränkte soziale Hilfe, die

das freigeben der offiziellen akademischen Kollegien, Examina und Berufe an die frau liefern kann, hinausgeht.

Die sozialen Verhältnisse des modernen Frauenlebens, soweit direkter Broterwerb nötig wird und erstrebt wird, verwirren sich ja in dem Gewirre unserer gesamten wirtschaftlichen Notstände heute von Tag zu Tag immer mehr und werden nur im Jusammenhang dort gelöst werden können. Un ihnen änderten auch diese neuen Frauenuniversitäten an sich nur sehr wenig, direkt eigentlich gar nichts. Uber ideell würde doch ungemein viel gewonnen.

Eine ganze Klasse von Mädchen mindestens fände eine Gelegenheit, sich aus einer dumpfen Misere herauszuretten, die im Grunde auch sozial ist, obwohl sie mit Broterwerb unmittelbar nichts zu thun hat. Die frauenuniversitäten, wie ich sie meine, würden, indem sie Bildung verbreiteten und Mädchen in großer Jahl aus einer Urt Pslanzenschlaf erwachen machten, notwendig eine mächtige Ugitation treiben auch für alle weiter gerichteten Besserungsversuche. Nicht im Sinne einer Ugitationsschule für engere, genau umgrenzte Iwecke. Aber im Sinne jener unwiderstehlichen Ugitation, die von jeder Erweiterung des Kreises der Bildung, der Wahrheitssorschung, des unbesangenen Unschauens der Wirkslichkeit mit der Wucht eines Naturgesetes ausgeht.

Ein drittes feld jett, — neben den Schriftstellern und den Frauen.

Oben habe ich erwähnt, daß eine ganze Menge Menschen, mit denen ich über Volksuniversitäten sprach oder die ich öffentlich darüber reden hörte, durchaus dabei nur an eine Universität für "Irbeiter" dachten.

Und wer will lengnen, daß auch hier ein großer, fruchtbarer Voden anhebt für die Wirksamkeit irgend welcher den "Freien Universitäten" anzugliedernden Vildungs-institute?

Bloß, daß alle praktischen Voranssehungen hier so voll-

ständig andere sind als bei den bisher betrachteten Versuchen, daß die schärsste Sonderung notwendig wird.

Es bleibt als Vergleichungspunkt, als Reifen gewissermaßen, der auch hier umgreift und das Sonderinstitut im großen ganzen hält, die Absonderung von der offiziellen Universität, die freiheitliche Grundlage, die in erster Linie jede Staatshilfe und staatliche Einmischung hinsichtlich ihrer positiven Seite ablehnt. Es bleibt das Prinzip, das aus Bedürfnissen, die in dieser form und Stärke unbedingt neu sind, mit vollem Recht ein Neues schaffen will und es abweist, sich in die alten Schläuche historischer Craditionen und Institutionsschablonen einpressen zu lassen.

Alber darüber hinaus ist auch alles wieder ganz individuell anders, und wir müssen uns hüten, für die "Volksuniversität" als solche wiederum schon eine starre Schablone zu ersinden, die das Individuelle in ihr auf dem Papier vergewaltigt, noch ehe sie in der Praxis da ist.

Ich habe Ceute aus unseren besten Bildungskreisen eifrig über die Art disputieren hören, wie Arbeiteruniversitäten geschaffen werden könnten. Da sind riesige Volksmassen, hieß es, die andrängen und Bildung heischen. Unbedingt muß etwas geschehen. Wir sind verpslichtet einzugreisen, zu helsen. Das Beste muß geöffnet werden. Die Arbeiteruniversität muß den edelsten Extrakt der anderen Universität übermitteln, das Beste ist hier gerade gut genug, denn die "Volksseele" ist es, die uns anrust, der wir emporhelsen sollen in ihrem heiligen Prometheusdrang . . . .

Das klang groß und war meist auch wirklich höchst ehrenwert gedacht. Aber sobald die Debatte etwas im Gange war, erlahmte das keuer bezeichnend schnell. Die Arbeiter kommen ja so gut wie ganz ohne Vorbildung, wurde eingewandt. In welcher korm sollen wir solchem Publikum das Beste, das höchste übermitteln? Ja, das geht eben nicht, hieß es; der Arbeiter muß sich dann erst gewisse Vorkenntnisse aneignen; das muß er "aus sich selbst heraus" thun, wir können ihm da nicht auch noch helsen. Der Arbeiter hat ja beinahe gar keine Zeit, hieß es von anderer Seite. Ja, dann muß er sich eben Zeit schaffen — soviel Achtung vor der Vildung und vor uns, die wir ihm Vildung geben wollen, wird er doch wohl haben. Oder: die Arbeiter, die in Krage kommen, sind überwiegend Sozialdemokraten. Aun, hieß es, das müssen sie sich bei uns ganz abgewöhnen; mit Politik dürsen wir nichts zu schaffen haben, Parteidinge von dorther dürsen bei uns niemals irgendwie berücksichtigt werden. Und so ging es weiter.

Kein Wunder, wenn ein wirklicher Arbeiter, der solcher Verhandlung beiwohnte, in die vollkommene Ceere sah.

Man konstruierte sich zuerst einen Idealarbeiter, dem zu helfen als Ehrensache galt. Sobald dann die wichtigsten Punkte aus dem wirklichen Arbeiterleben von heute zur Sprache kamen, meinte man, es genüge, wenn man sie einkach herunterschlüge wie die Beine des Opfers im Prokrustesbett. Auf solchem Wege kommt man natürlich niemals zu irgend einem brauchbaren Siel.

Wenn wir ein großes, freies Bildungsinstitut für Arbeiter aufthun, so müssen wir von vornherein damit rechnen, daß Ceute kommen, die von Jugend an in einen so harten Existenzkampf geworsen sind, daß sie keine Zeit zu irgend einer soliden Vorbildung sinden kounten. Der moderne Arbeiter in seiner typischen Gestalt ist kein Verufsmensch in dem Sinne, wie unsere höheren Klassen das Wort gebrauchen: er ist das Zwangsprodukt einer verzweiselten sozialen Verwicklung; wenn er sich Vorbildung hätte erwerben können, so hätte er eben von Unsang an einem anderen sozialen Milieu angehört und wäre gar kein "Urbeiter" geworden.

Wir müssen ebenso unseren ganzen Ban darauf zurichten, daß Ceute uns suchen, die durchweg nur ein außerordentlich geringes Maß Zeit besitzen, das sie Bildungszwecken widmen können. Nichts ist ehrenwerter und spricht mehr für die große Kraft und Cebensfähigkeit, die in weiten Kreisen unserer Arbeiterschaft dauernd und trotz aller Notlage stecken, als die Zähigkeit, mit der diese wenigen Momente, meist späte Abendstunden, faktisch noch für geistige Zwecke verwertet werden und also auch im gegebenen Falle den Zwecken einer Arbeiteruniversität zur Verfügung gestellt werden könnten. Aber dabei bleibt die Zeit an sich immer eine minimale. Und ein beträchtlicher Teil geht von dieser Zeit notwendig noch ab für politische Zwecke. Das berührt schon jenes dritte Argument.

Ebenso unsinnig, wie es ist, wenn man vom Arbeiter im doktrinären Prokrustesbett den Mangel an Vorbildung als Bagatellsache abziehen will, ebenso unsinnig ist es, seine politische Stellung und Unteilnahme einfach ignorieren zu wollen. Der politische Kampf des modernen Arbeiters gebort einfach hinein in seinen Brotkampf, seinen Eristenzkampf. Wenn er abends in eine Wahlversammlung geht, so zählt diese Zeit, obwohl sie scheinbar seiner "freien" Zeit abgezogen wird, eigentlich direkt noch zu seiner Urbeitszeit, wenn sie auch vielleicht den angenehmsten Teil seiner Existenzarbeit darstellt. Es ist der vollkommenste Unsinn, wenn etwa ein wohlmeinender Verfechter der Volksuniversität uns sagt: der Arbeiter hat Zeit genug, um sich Bildungszwecken hinzugeben, wenn er bloß aufhören wollte, in politische Dersammlungen zu laufen. Das ist wie in dem alten Satz: der im sozialen Notstand Verhungernde hat Brot genug, wenn er sich bloß die leidige Gewohnheit des Essens abgewöhnen wollte.

Nein! Junächst hat der Arbeiter überhaupt nur ein Minimum Zeit. Und von diesem muß noch alles abgerechnet werden, was für politische Agitation nötig ist, — erst dann fängt an, was für eigentliche "Bildung" disponibel ist. Man kann einen Schrecken bekommen, wie wenig das ist. Aber wir gehen eben vom modernen Arbeiter aus, dessen

zwangsweise Cebenseinteilung wahrhaftig kein Ideal menschenwürdigen und erfreulichen Daseins darstellt.

Einmal den Arbeiter als Objekt unserer Debatte zugestanden, müssen wir eben mit all diesem Misslichen rechnen,
da hilft keine Vogel-Straußpolitik. Die Sache geht aber
noch viel weiter.

Der Stamm von Arbeitern, der für Volksuniversitäten eigentlich in Frage kommt, beschäftigt sich nicht nur überhaupt mit Politik, sondern er steht faktisch auf sozialistischem Voden. Die große Mehrzahl werden von Anfang an ausgesprochene Sozialdemokraten sein.

Ann hat man gut reden, eine freie Bildungsanstalt habe sich darum nicht zu kümmern. Wir wollen einmal vom engsten Sinne der politischen Partei absehen. Selbst hier ist die Trennung ja geschichtlich nicht zu rechtsertigen. Die Anteilnahme am sozialdemokratischen Parteileben ist für die Erweckung allgemeinen Bildungsdranges in den Arbeiterkreisen von einer eminenten Wirkung gewesen, und so greift geschichtlich die Möglichkeit, heute überhaupt eine Volksuniversität zu begründen, auss tiesste dort ein.

Alber ganz davon abgeschen: es giebt noch etwas anderes, als die politische Partei der Sozialdemokraten: es giebt eine allgemeine sozialistische Weltanschauung. Und ich möchte wohl wissen, wie man eine Arbeiteruniversität heute gründen sollte, ohne von vornherein mit einem sozialistischen Hauch aus dieser Ecke her zu rechnen. Wir haben heute schon unverkennbare sozialistische Regungen in den Kreisen unserer offiziellen Universitäten. Selbst dort! Ich erinnere an den Titel eines Blattes, das jetzt zu einer vortrefslichen Revue ausgewachsen ist: "Der sozialistische Akademiker". Für so etwas ist schon ein Bedürknis da. Zu schweigen von den allgemein sozialistischen Unwandlungen bei Prosessoren und Privatdozenten, die durchweg bloß die Staatsstellung niederhält.

Was kann aber vollends für eine Arbeiteruniversität heute das Wörtchen "frei" anderes bedeuten, als daß sie nach dieser Seite hin Thür und Thor öffnet?

Und wir werden dabei niemals in der Praxis darüber hinauskommen, daß der Wunsch und die bestimmt gespannte Unteilnahme der Hörerschaft gerade in einem gesund eingerichteten Bildungsinstitut einen gewissen bestimmenden Jug geben und auch alles geleistete irgendwie in den Bann ihrer Ideen bringen werden, — wobei man das Wörtchen "sozia-listisch" natürlich so weit fassen mag, wie irgend möglich ist.

Mit Willfür ändern können wir da nichts.

Entweder wir hören überhaupt auf, am grünen Tisch wohlmeinende Reden über Arbeiteruniversitäten zu führen und beschäftigen uns lieber mit Akademieen für Schachspieler oder Radkahrer, — oder wir erkennen an, daß zum modernen bildungsfähigen Arbeiter die Durchfärbung mit sozialistischen Ideen einsach als Typusmerkmal gehört und daß unsere Universität hier mit einer Grundthatsache zu rechnen hat genau so wie hinsichtlich der Thatsachen, daß der Arbeiter geringe Vorbildung und nur ein Minimum disponibler Zeit hat.

Es erhellt schon aus den paar Punkten, die doch nur ein paar unter vielen sind, welch ausgesprochen individuelles Gesicht eine Arbeiteruniversität unter den "Freien Universitäten" erhielte.

Die Arbeiteruniversität wäre kein Institut, bei dem sich immer wieder Generationen junger Ceute ausammeln, um ein paar Jahre ihre ganze oder wenigstens ihre beste Zeit ausschließlich dem Institut zu widmen. Sie müßte sich der Sachlage entsprechend mit ganz anderer Schwierigkeit hineinschieben in die Existenz von Ceuten, auf deren Alter an sich nichts ankommt, die aber jedenfalls, ob jung ob alt, alle schon in eine feste Cebenssituation eingepreßt sind.

Während alle die anderen denkbaren formen freier

Universitäten damit rechnen, daß sie "aufgesucht" werden, müßte in gewissem Sinne diese Universität ihr Publikum selbst aufsuchen, — wenigstens in dem Sinne, daß sie sich seiner (als sest anzuerkennenden) Lebenssührung nach allen Kräften anpaßte. Arbeiter können nicht ihre Arbeit verslassen und eine "Universität beziehen". Die Universität muß, wenn sie helsen soll, zu ihnen kommen, sie muß ihre Kurse möglichst zwanglos in jene "Arbeit" einschieben, indem sie jede Lücke ausnutzt.

Der ganze Schwerpunkt müßte auf Abendkurse fallen.

Solche Kurse wären nicht in einer Stadt allein abzuhalten, da der Arbeiter ja an seine Arbeitsstätte lokal
gebunden ist — es würde ein verzweigtes Act von Universitäten über alle größeren und fabrikreichen Städte auszudehnen sein, sobald einmal an einem kleck die Probe erfolgreich bestanden wäre.

Eine wichtige Sache, die auch aus allem sonst für Universitäten Gebräuchlichen heraussiele, beträfe die Dauer der Unteilnahme des Einzelnen an diesen Kursen. Bier, wo weder bestimmte, ganz der Sache gewidmete Cehriahre, noch ein bestimmtes Alter der Cernenden oder gar direkte Berufsporbereitungen auch nur ganz allgemein in Betracht kommen, könnte es sehr aut eintreten oder sogar Regel werden, daß ein Borer viele Jahre durch fester Stammgast der Universität bliebe, daß er erst ganz langsam nach und nach von Kurs zu Kurs vordränge und bei Einlegung neuer Dorlesungen immer wieder zurückkehrte. In Unbetracht des Mangels einer Vorbildung wäre zu erwägen, ob die Kurse nicht alle mehr oder minder stufenweise einzurichten wären von leichten Einführungen für Unfänger bis zu schwierigeren Sachen für Doraeschrittene; es könnte das dieser Universität eine wenigstens äußerliche Abulichteit mehr mit einem Gymnasium als mit einer offiziellen Hochschule geben; aber ich weiß allerdings nicht, ob diese Abnlichkeit sehr weit auszudehnen viel Vorteil hätte, und ob es nicht doch ratsamer wäre, bei der Allgemeinheit des Vildungsstoffs, der in Frage kommt, auch ein gewisses Allgemeinniveau möglichst zu berücksichtigen und damit das Unzuträgliche der Spaltungen in "Noch nicht Gebildete", "Halb Gebildete" u. s. zu vermeiden.

Das sind alles Details aus der Außenseite, der äußeren Organisation. Individuell wie diese Außenseite müßte aber auch das Junere, der eigentliche Cespplan sein.

Die Arbeiteruniversität hat sich meines Erachtens von vornherein klar zu machen, daß ihr zwei Klippen drohen, zwei ganz individuelle Klippen, die bei anderen Instituten nicht in der Weise zu befürchten sind.

Die eine Klippe erwächst zum Teil aus dem Mangel an Vorbildung, jenem oben gekennzeichneten Postulat, verquickt sich aber dann noch mit anderen Dingen.

In Kürze ausgedrückt bezeichnet sie die Gefahr, daß die Arbeiteruniversität sich den Arbeiterfachschulen zu sehr nähert.

Es liegt so nahe, das Bildungsinstitut über die allgemeinen Bildungszwecke hinaus zu einem förderungsmittel doch auch für Berufszwecke zu machen. Je mehr infolge der mangelnden Dorbildung der reine Bildungsunterricht genötigt wird, auf elementare Dinge zurückzugehen, desto näher liegt die Möglichkeit, daß er, fortgerissen von solchen plötzlich such aufthuenden Nützlichkeitszwecken, hier sich verzettelt und in das Gebiet der einfachen kachschulen verliert. Ich glaube aber, daß weder den kachschulen noch der Arbeiterhochschule mit solcher Verquickung genützt würde.

In unserer reaktionären Seit würde man allerdings diese Verquickung von gewisser Seite nur zu gern sehen. Gern würde man sich in der Beruhigung sonnen, daß die gefährliche Bildungshochschule statt Weltanschauung und wahren früchten vom Baum der Erkenntnis bloß etwas

Parteipolitif 255

Stenographie oder kaufmännische Buchkührung ihren Arbeitern beibrächte. Diese billige Freude sollten wir aber doch mögslichst nicht unterstützen, und wenn wir das Wort "Hochschule" nur immer fest uns vor Augen halten, so ist von selbst die rechte Bahn von dort fort gegeben.

Die andere Klippe ist nicht so leicht zu definieren.

Sie liegt in der sozialistischen Tendenz, die ich oben ebenfalls als Postulat des ganzen Unternehmens bezeichnet habe.

Die Volksuniversität, wie ich sie mir hier deuke und wie sie allein in den Rahmen des Begriffs "Freie Universitäten" mir zu passen scheint, muß sich entschieden hüten, ihren sozialistischen Sug nicht dahin zu übertreiben, daß sie sich in eine Vorbereitungsschule für politische Ugitatoren verwandelt.

Ich weiß sehr genau, wie verwickelt dieser Punkt ist. Die sozialistische Grundfärbung der ganzen Arbeiteruniversität rundweg zugestanden, bleibt auch klar, daß jeder Versuch, der gemacht wird, das Vildungsniveau der Arbeiter von hier aus heraufzurücken, in Anbetracht des schon vorher und ohnehin vorhandenen politischen Parteistandpunktes der einzelnen Arbeiter in gewissem Sinne auch der Parteiagitation zu gute kommt. Das wird so sein und es soll auch so sein und wer es ändern will, der muß eben überhaupt heute aufgeben, in freier Vetrachtungsform Vildung weiterzugeben.

Aber es ist doch von hier noch ein weiter Schritt bis zu der Frage, ob politische Agitation und die direkte praktische Erziehung dazu ein Zweck oder gar der Zweck einer echten, groß gedachten Arbeiterhochschule werden könnten.

Mir scheint, daß der Begriff "Freie Universität" an sich schon widerstreitet. Und abgesehen von allem Tendenziösen käme damit ein so enges Ziel in das Ganze, daß die klügel schon beschnitten wären, ehe der Dogel noch einmal aufgessogen ist.

Wie die fachschulen ohne jede Behelligung fortbestehen mögen und sollen neben der großen Arbeiteruniversität, so

256 Volkskunst

mögen engere Agitatorenschulen der Art von der Partei aus ruhig für sich in Kraft treten. Die Verliner "Arbeiterbildungsschule" war von Beginn an stark auf solche Iwecke (unter Derquickung allerdings auch mit gewissen fachschulzwecken) zugeschnitten. Dagegen läßt sich an sich gewiß nichts sagen. Aber diese Arbeiterbildungsschule ist bei allen vortressschule Absichten bisher nicht in die Sphäre einer eigentlichen Volksuniversität herausgerückt — wobei freilich die ungeheueren Schwierigkeiten einer Pionierarbeit überhaupt abgezogen werden müssen. Jedenfalls müßten wir in einer ganz groß gedachten "Universität" ganz anders weit greisen und niemals zur Hauptsache machen wollen, was höchstens Begleiterscheinung sein dars.

Ich meine deshalb auch, daß eine solche echte Volksuniversität nicht unmittelbar von einer politischen Partei aus begründet werden sollte. Sie muß ein selbständiges Unternehmen sein.

Jenseits dieser Klippen ist der eigentliche Cehrstoff einer Arbeiteruniversität ja ziemlich leicht zu übersehen. Eine außerordentlich breite Rolle müßte Geschichtsunterricht darin spielen, im Sinne freiheitlicher Kulturgeschichte. Auf ihn allein ließe sich die ganze Universität ausbauen: so wichtig, notwendig und — heute nicht vorhanden ist er! Daneben träte Naturwissenschaft und als Drittes Ästhetik, Einführung in die Kunst, vor allem die Dichtung.

Auch hier würde ich mein Ideal einer ästhetischen Kultur auf einem neuen und äußerst fruchtbaren Nährboden sehen.

Ich weiß aus bester Erfahrung, wie jeder leise Hauch Kunst, den man in diese Kreise bringt, eine unmittelbare Erquickung bedeutet. Gerade bei diesen überlasteten, gepreßten Menschen ist aber das Unmittelbare, augenblicklich Glückbringende, Lindernde, das ideell auf Momente Befreiende eine Hauptsache. Das Üsthetische hat ja, ist es einmal nur irgendwie hereingebracht, von selber die Kraft, sich dann

weiterzufressen und auch ins Dauernde der Generationen sein Wurzelwerf zu treiben.

Zluch ich weiß ganz genau, daß zum Üsthetischen im höheren Sinne ein feiner Arrv gehört, die Wärme einer gewissen inneren Lebenssonne, für die in diesem Gebiete der Menschheit noch so gut wie gar nicht vorgearbeitet ist. Aber ich mache daraus nicht den Unterschied von ewiger Geistesaristofratie und ewigem Geistesproletariat im Sinne einer Prädestination. Lügen wir uns doch nichts ein. Auch der seinste ästhetische Arrv des geborenen Geistesaristofraten ist von seinen Vorsahren einmal erworben worden. Und es gilt einfach dieses Erwerben weiter und weiter durch die Menschheit zu treiben. Mit all unseren Volkschulen bis zu diesen Universitätsidealen herauf sind wir selber nur Werfzeuge des ewigen Entwickelungsnachschubs, der auch hier hoch will.

Ich will noch einen Punkt erwähnen.

Er trifft diese Arbeiteruniversität ungefähr ebenso wie die früher geschilderte Frauenuniversität.

Wir bauen hier Dinge, die in vollkommen verschrobene Tustände hineinleuchten sollen.

Es ist flar, daß die Schwierigkeiten deswegen doppelt und dreifach sind.

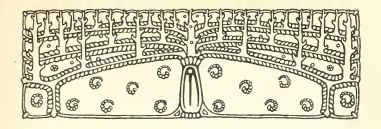
Wären die modernen Arbeiterverhältnisse "logische" und nicht im schlimmsten Sinne "historische", im Banne unglücklicher geschichtlicher Notwendigkeiten stehende, so wäre es ganz anders leicht, da zu helsen. So wird eine Arbeitershochschule immer etwas Gekünsteltes, unseimlich Schwebendes in sich tragen. Das läßt sich nicht ändern. Einem Gesessleten, den seine kesseln nur nach einer Seite schauen lassen, das Aundbild der Welt zu erschließen, zwingt dazu, dieses Aundbild in verrenkte Projektionen zu pressen. Aber wir dürsen nicht vergessen, um welchen Preis es geschieht.

Ich streue diese Aphorismen hier einfach aus, — mögen sie ihr Ackerland und ihren Frühling sinden.

Kommen werden Dinge dieser Art, denn das Bedürsnis dazu steigt mit jedem Tage. Und wie ich Entwickelung sasse, ist jedes Bedürsnis schon das Symptom seiner sich and bahnenden Erfüllung. Wenn sich Ceute gesunden haben, die sür die Entdeckung des Aordpols, für die Abschaffung des Krieges, für die Erbauung einer Sternwarte Millionen auf den Tisch gelegt haben, so werden sich Geldkräfte einstellen, einerlei, wie und woher, zur Gründung Freier Universitäten, sobald nur erst einmal das Bedürsnis danach geistig genug überall geweckt ist. Unvollkommene Experimente werden ebenso verkrachen und den fluch der Lächerlichkeit ernten, — das sind auch nur gewohnte Phasen zum Sieg.



(Tusat 1904.) Seitdem dieser Aufsat veröffentlicht wurde, ist in Berlin sleißig schon nach der angegebenen Richtung experimentiert worden. Insbesondere hat der Versuch, der sich "Freie Hochschule" nennt, bereits starke Erfolge zu verzeichnen. Ein sicheres Urteil siber die praktischen Erfahrungen, die hier gewonnen werden, läßt sich indessen gegenwärtig noch nicht geben, man muß die Wellen erft noch eine Weile rauschen lassen.



## Jechner 1

Du stiller Mann In deiner grünen Caube: Ist Kot Tyrann, König des Lebens ist dein Rosenglaube. Karl Henckell

211 25. 211ärz 1801 ist Novalis gestorben.
21m 19. April 1801 ist der große Philosoph von Leipzig, Gustav Theodor Fechner, geboren worden.

fechner wollte im Grundstamm seiner Ideen nicht als "Dichter" gefaßt werden. Sie waren ihm feste Überzeugungen, an deren Beweiskraft er glaubte, — im Sinne, wie er Glauben desinierte.

Und doch ist seine innere Beziehung zu dem Dichter Novalis so stark, daß man eine Welle zu sehen glaubt, die dort sinkt, um hier zu steigen.

Ein junger Tränmer verschwindet im Märchenwalde des Weltgeheimnisses, eben da die neue Sonne des Jahrshunderts sich hebt. Und aus dem Morgenrot schafft sich dieses Jahrhundert zu diesem Jünglinge selber den Mann.

Wenn Avalis noch fünfzig Jahre gelebt hätte, was er gut konnte innerhalb der menschlichen Altersgrenze, — wenn er sich auf die exakte Physik geworfen und hier die strengste Schule noch durchgemacht hätte, wie er es wollte,

als er starb, — und wenn Novalis dann über diese ganze Physik des neunzehnten Jahrhunderts hinweg zu der Naturphilosophie heimgekehrt wäre, von der er als suchender Knabe ausgegangen war: — fechner wäre er geworden. Keine Gestalt dieses Planeten in der ganzen Zeit nach ihm steht ihm so innerlich nahe, ist so noch einmal, wenn auch jahrhundertgemäß fortentwickelt, er selbst, wie der Mann, der aus dem Unbekannten in die Wiege stieg, als Novalis durch die hölzerne Pforte der vier Bretter ins Unbekannte trat.

Fechner gehört zu den Gestalten im neunzehnten Jahrhundert, die um Weltanschauung geblutet haben. Einsam im Kämmerlein geblutet.

Alls der Christophorus der Cegende das Jesuskind über den Strom trägt, da bilden nicht die Wellen, die wider ihn anbranden, die eigentliche Gesahr. Das Kind selbst bedrängt ihn, denn es wird mit jedem Schritte schwerer. In hohem Allter, in der Schrift, die sein philosophisches Testament bilden sollte, hat Gustav Theodor Fechner dieses Bild einmal gebraucht. Er deutete es auf seine eigene Weltanschauung.

Die "Cagesansicht" nannte er sie.

In den herrschenden Meinungen der Zeit glaubte er eine verhängnisvoll falsche Grundauschauung zu bemerken. Das Auge des Greises, das physisch seit Jahren einen unsablässigen Kampf gegen völliges Erblinden führte, sah geistig dort nur noch eine "Nachtansicht". Ihr setzte er als Summe seiner eigenen rastlosen Denkerarbeit die "Cagesansicht" gegensüber. Aber der Sieg dieser "Cagesansicht" würde nach seiner eigenen Meinung kein leichter sein. Heute noch ein Kind, sollte sie sich erst über dem Haupte ihrer Cräger zur vollen Kraft und Schwere entwickeln. Wer sie ans User der Jukunst tragen wollte, den würde wie Christophorus nicht "die zu durchwatende flut leicht ins Meer der Vergessenheit verrinnender Einwürfe" so sehr bedrängen, als

vielmehr die Entwickelung des Gedankens selbst, der aus eigener Lebensquelle wuchs und wuchs.

Das Inch von der "Tagesansicht gegenüber der Nachtansicht" hat dis heute äußerlich nur einen geradezu winzigen Teserfreis gesunden. In den zweiundzwanzig Jahren seither ist keine zweite Auflage nötig geworden.

Inzwischen sind auch schon vierzehn Jahre hingegangen seit fechners Cod. Das Jahrhundert, dem er fast siebens undachtzig Jahre gefolgt war, ist um, — ein Jahrhundert, das mit Aaturphisosophie einsetzte, das dann in der exakten Aaturforschung die größten Erfolge aller Zeiten errang, und das jeht, wenn mich nicht alle Zeichen trügen, ausgeht inmitten einer stillen, tiesen, gärenden Bewegung, die wieder zurücksühren will zu irgend einer Art von neu umfassender Aaturphisosophie.

Dielleicht sage ich besser: das ausgeht unter den Zeichen einer Sehnsucht nach solcher Philosophie, die das ungeheuere exakte Material wieder umschaffen soll zu einer wirklich brauchbaren Idee vom Weltganzen; und die uns in gewissem Sinne so von der Cast besreien soll, die mit der Größe jener staunenswerten Entwickelung der forschung doch unabänderlich über uns gekommen ist.

So hat das Vild vom Christophorus eigentlich heute eine universale Bedeutung weit über Fechners engeren Sinn hinaus. Ob nun Unhänger der "Tagesansicht" oder der "Nachtansicht": wir alle zu Ende dieses neunzehnten Jahrhunderts tragen in unseren Gedanken ein Kind über den Strom, das schwerer und schwerer wird. Die Natursorschung, die rein ästhetisch veranlagten Geistern noch an der Wiege der Generation, zu der Fechner gehörte, wie eine hilfswissenschaft, geschaffen zu handlangerdiensten der praktischen Technik, erscheinen komte, ist zur bestimmenden Macht geworden im gesammten Geistesgebiete. Über gerade wir jeht, — wir empfinden auch die Schwere, das Castende des Neuen.

Dielleicht nie wirkt der Stoff so niederdrückend als "Stoff", wie gerade in dem Moment, da er Geist werden soll.

Diese Stimmung steht über uns. Eine gewisse Blendung, die aus dem unbegrenzt erweiterten äußeren Weltbilde ents sprang, sinkt aufs natürliche Lichtmaß herab. Aun kommt die große Arbeit, die im einfachen Glanz des Tages alles einordnen, alles im Sinne der alten, in sich unverrückbaren Ideengänge der Kulturentwickelung vergeistigen soll, — die unserem Hossen und Verlangen wieder Brot geben soll. Renes Brot — aber Brot.

Das Kind auf unserer Schulter wird schwer, verzweifelt schwer.

Gerade in dieser erweiterten Christophorus. Stimmung liegt aber, was heute zu fechner selbst zurückführt.

Das Erste, was einfällt, scheint da allerdings weltallsweit fort zu leiten von Novalis. Fechners Name ist untrennbar verknüpft mit der Geschichte der exakten Naturforschung im neunzehnten Jahrhundert. 2luf dem strengsten Boden hat er praktisch mitgearbeitet und Erfolge errungen, über deren Bedeutung in fachfreisen nie ein Zweifel bestanden hat. Selbst wo er von fachgenossen im engeren Beobachterfelde angegriffen worden ist, lag in der form der Unariffe immer die vorbehaltlose Doranssehung, daß es sich um einen Naturforscher ersten Ranges handele. In den späteren Jahren seines langen Cebens konnte von ihm gelten, was ganz gewiß nicht jeden und auch nicht jeden ähnlich bedeutenden Naturforscher unter seinen Zeitgenossen trifft: er zählte gewissermaßen unter die typischen Vertreter der modernen eraft-wissenschaftlichen Methode. Er rechnete in den immerhin kleinen Kreis derer, die diese Methode bei ihren fach. arbeiten so fein, so elegant handhabten, daß das Werkzeug selbst dadurch vervollkommnet wurde.

Und bei alledem ist Fedmer, dieser eminente, geradezu klassische Praktiker der Forschung, gleichzeitig bis zum letzten

Tage seines Cebens der begeisterte Apostel einer allgemeinen Weltanschauung gewesen, die im klarsten Rovalis-Sinne ausgesprochene Harmonie, konsequentester monistischer Optimismus war.

Kein Gedanke bei ihm, daß die erakten Resultate der Naturforschung je die Köpfe und die Herzen der Menschen wirklich bedrücken und belasten könnten. Auf der eisernsten Kausalität, dem unerschütterlichsten Walten der Naturgesetze gerade sollte sich eine philosophische Gesamtanschauung der Dinge aufbauen lassen, die die Welt, die allgemeine Naturentwickelung, die Menscheit und den Einzelmenschen mit einer wahren Orgie von Licht, Hossnung, Inkunstsaussichten der idealsten Urt überschüttete. Und das alles mit ein klein wenig geschulter, an den Sähen gerade modern wissenschaftslicher Forschung geschulter Phantasie, — also echt mit dem Novalis-Werkzeuge.

Es ist wahr: der unbestrittene Beisall, den fedner der Physister zu seinen Cebzeiten noch gefunden hat, ist fechner dem Naturphilosophen trot vierzigjährigen wirklich tragischen Wartens nicht zu Teil geworden. Aber es fragt sich, in wiesern das an allgemein ungünstigen Grundstimmungen der Teit gelegen hat.

fechner selbst führte es ganz ausschließlich auf solche zurück.

Er gedachte gelegentlich mit Wehnut seiner philosophischen Werke, die im Staube der Antiquariate verschollen lagen, verramscht und vergessen zu einer Stunde, da dem Autor selbst noch alles ebenso leuchtend und schön vor der Seele stand wie je. "Arme Bücher" ruft er einmal den eigenen zu, "die von einer Seele der Sterne und Pflanzen gesprochen; von den Materialisten am einen, von den Idealisten am anderen Ende zerzaust, von den Autursorschern kopsschützelnd auf Ainmerwiedersehen beseitigt, im Handel zum Spottpreis losgeschlagen, makuliert, habt ihr nun endlich

ausgelitten!" Aber im Innern geglaubt hat er felsenfest an den Sieg auch dieser seiner Ideen in der Jukunft, fester vielleicht noch als an den der besten Punkte seiner grundlegenden exakten Arbeit über die "Elemente der Psychophysik".

Es ist eine Frage, gewiß ernst und wert, daß man sie auswirft, ob nicht gegenwärtig auch ein Charakter wie kechner auf neue, veränderte Geistesstimmungen stoßen könnte, die ihm im ganzen günstiger sind, — Stimmungen, die unter dem oben gekennzeichneten Christophorus-Zwange stehen und denen es vielleicht noch nicht einmal so ohne weiteres darauf ankommt, ob gerade kechners philosophische Ideen als solche alle richtig sind, — die aber sich angezogen sühlen, weil hier überhaupt ein echter, erakt geschulter Natur-forscher, einer, der an dem ganzen korschungsgewebe selber mitgewebt hat, zugleich befreiende Allgemeingedanken von idealstem Gehalt und einen hohen, den Einzelnen wie das Ganze erhebenden und versöhnenden Optimismus sinden konnte.

Ich verzeichne auch hier, wie bei Novalis, zunächst ein paar, immerhin noch nicht gerade rauschend laute Symptome.

Man fängt schon stärker an, sich mit fechner als Charakterkopk, als Denkertypus zu beschäftigen.

In langsamen Abständen — langsam gehen die Dinge hier noch durchaus — sind Werke herausgekommen, die das Bild des Menschen und, psychologisch begründet, das des Denkers nach den Quellen vermitteln wollen.

Juerst ein Briefwechsel, der seinem stofflichen Gehalt nach noch an der Grenze einer nachgelassenen Facharbeit steht: wissenschaftliche Briefe, die Fechner mit Wilhelm Preyer gewechselt hat. Die Briefe stammen alle vom alten Sechner. Siedevoll gesammelt und erläutert, wie sie sind, geben sie im Kern wenigstens ein vorzügliches Bild seiner wissenschaftlichen Methode. Er erscheint in jedem Inge hier als Charakterverwandter des alten Darwin. Dieles deckt sich fast wörtlich bei beiden. Wie er unermüdlich ist im ehrlichen

Kampfe um die Wahrheit. Wie er selbst Einwände sucht gegen eigene Unsichten. Was ich oben von der "Eleganz" der Methode gesagt, tritt in einer überwältigenden korm hervor. Aber der Philosoph erscheint darin nur wie ein gelegentlicher Besucher. Es war höchst verdienstvoll von Preyer, dieses schöne Erbe noch in die Welt zu schiefen. kür die große Menge der Ceser ist es aber zu schweres Geschüß.

Dann hat ein Ceipziger Professor, Jurist von fach, — Kunte, — eine sehr persönlich gehaltene Biographie gezgeben. Ein dicker Band.

fechner, in glücklichster Che, die die goldene Hochzeit überdauerte, verheiratet, blieb selbst finderlos. Kunte, der Derfasser der Biographie, ist als Nesse und Pslegesohn im Hause des Philosophen aufgewachsen. So tritt dieses Buch wie eine Zugerung der familie selbst hervor; der Geist der überlebenden greisen Gattin fechners schwebt darüber. Es stehen eine ganze Menge Dinge darin, die ein entfernter Cebender nicht so hätte geben können. Denn fechners Ceben war fein Spiel der Gasse; fast alle gaden liefen im gang Intimen. Dazu hat Kuntze nachgelassene Cagebücher, zum Teil offenbar auch geradezu druckfertige Abschnitte einer Selbstbiographie benutzen können, — bei fedmers glänzendem psychologischen Auge, das ihm auch für die Vetrachtung der schwersten Krisen eigenen Seelenlebens zu Gebote stand, unvergleichliches Material. Das Ganze ist mit liebenswürdiger Wärme ausgestaltet, die das menschlich Sympathische dieser scheinbar einfachen, innerlich aber oft tief bewegten Cebensschicksale sehr gut herausbringt.

Dagegen ist es schlechterdings unmöglich, sich aus dem Kunteschen Buche irgendwie ein Vild von fechners geistiger Bedeutung und Ceistung zu machen. Das rein Naturwissenschaftliche kommt nicht heraus, weil der Viographeingestandenermaßen davon nichts versteht. Die objektive

Wiedergabe der fechnerschen Naturphilosophie aber wird aufs Gröblichste verwirrt und verdunkelt durch eine beständige subjektive Polemik des Darstellers. Kuntze liegt wirklich gar nichts daran, dem unbefangenen Ceser fechners Ideen klar zu machen. Sondern er will auf dem Umwege einer Studie, über der zufällig fechners Name steht, den Ceser gewinnen für das Ideal einer eigenen, meinem Gefühl nach durchaus konfusen und oberstächlichen Weltanschauung, die eine "Christianisserung" (!) der modernen Philosophie als erste forderung ausstellt und uns gerade in die reaktionäre Strömung zurückbringen möchte, die fechner ausdrücklich als "Nachtansicht" verwirft. Schlechter als aus diesem Inche kann man sich nicht leicht über fechner den Ideenmenschen unterrichten, — so brav es persönlich gemeint ist.

Wesentlich besser, ja überhaupt erst ernst zu nehmen nach dieser Richtung, ist das kleine Büchlein des tressslichen Kurd Caswitz über fechner in Frommanns Sammlung. Es ist das Werk eines Physikers über den Physiker. Fechner der Naturforscher tritt hier glänzend vor und damit wenigstens die Basis der Ideen. Das System selbst scheint mir aber auch hier noch nicht vollkommen deutlich. Dafür ist Caswitz, selbst diesmal ein sehr scharfer Denker, der genau weiß, was er will und ohne jeden Unssug vom Reaktionär, wieder zu sehr Kantianer. Die Kantianer aber waren für Fechner, da hilft nun nichts, auch in der "Nachtansicht". Immerhin sollte jeder, der sich mit Fechner vertraut machen will, mit diesem Buche ansangen, nachher indessen bei Fechners Werken selbst auf seine Differenzen achten.

Schließlich ist das sozusagen tropfenweise Erscheinen von ein paar Biographieen und Briefen in anderthalb Jahrzehnten auch noch kein strenger Beweis für Stimmungswechsel im großen.

Der Auf gerade des alten, persönlich ehrwürdigen Fechner als Naturforscher und Asthetiker hätte dazu genügt.

Sein grundlegendes ästhetisches Werk, die "Vorschule der Ästhetik", ist von der offiziellen, professoralen korschung bei uns zwar nie recht ausgenutt, aber doch immer "achtend" mitgeschleift worden als ein nolens volens Grundbuch; das ging da ähnlich wie im ganzen mit Novalis. Beim Naturforscher aber darf man nicht übersehen, daß fechner, abgeschen von dem methodologischen Ruf, den ich erwähnt habe, schlecht und recht der originale Begründer eines ganz neuen forschungszweiges gewesen ist. Darüber kann keiner mehr fort. Wer die Geschichte der exakten forschungsresultate des neunzehnten Jahrhunderts schreiben will, muß an fechner heran, ob er nun Kantianer oder Materialist oder Orthodoger oder Ugnosifer ist, einersei.

Rein von hier ist Fechner einer, auf den das Konversations-Cerikon Beschlag legt. Das zieht aber immer die Wahrscheinlichkeit auch größerer biographischer Versuche nach sich.

Wichtiger und viel charakeristischer erscheint mir ein langsames Wiederauftauchen der naturphilosophischen Schriften selbst im Buchhandel.

Seit zwei Jahren ist "Nanna oder Über das Seelen-leben der Pslanzen" (zuerst erschienen 1848) vom Ceopold Doßschen Verlage in Hamburg aus wieder in Umlauf, reizend ausgestattet, mit einer guten Einleitung eben von Caswit, — überhaupt als sehr verdienstvolle That. Das sogenannte "Büchlein vom Ceben nach dem Tode" ist im gleichen Verlage, im technischen Glanz einer Diamantausgabe, in vierter Iussage erschienen. Gleichzeitig mit meinem Buche hier giebt Caswit bei Voß "Zend-Westa" in zwei Bänden nen heraus.

Dieses "Büchlein" ist thatsächlich von der älteren Schicht der naturphilosophischen Fechnerbücher die einzige Aummer, die, obschon ganz in der Stille, bis heute "durchgelebt" hat. Die erste Auslage erschien 1836. Die nächste, das ist sehreich, 1866. Die vierte jeht 1901. Der Titel und die

Poesie haben dieses Büchlein zweisellos wenigstens so gefüttert, daß es nie ganz verhungert ist wie "Nanna" und "Zend-Avesta". Dabei ist in Parenthese zu bemerken, daß einer, der Sechners Ideen sonst nicht kennt, gerade aus diesen knappen Aphorismen auf 81 Seiten am allerwenigsten sich ohne Misverständenisse über den Bau des ganzen Systems unterrichten kann.

Das muß überhaupt gesagt sein: das Verständnis fechners ist erschwert worden auch durch Gründe, die in seiner Eigenart selber sagen. Die Stimmung der Zeit ist nicht bloß schuld.

Eine gewisse Schwierigkeit fängt schon im rein for-

fechner, dessen Unlagen weit über die bloß logische Wiedergabe in der Sprache hinaus gingen und das dichterische Gebiet wenigstens berührten, war als Stillst ganz zweifellos eine individuell bedeutende Erscheinung.

Sein Stil grenzt bisweilen ans Wunderliche; immer ist die Schule Jean Pauls sichtbar geblieben; er hat auch Stellen, wo ihm der Stil gleichsam durchging und manieriert wurde. Trothdem glaube ich, daß er unter die wichtigen deutschen Stilisten gehört, deren Studium lehrreich ist, schon rein um der form, um der Judividualität innerhalb der form willen. Im engeren Sinne als philosophisch beweisender Darsteller, wo die Schärfe des Unsdruckes das Wesentlichste war, ist er schlechtweg eine eminente, sast wesentlichste war, ist er schlechtweg eine eminente, fast einzigartige Erscheinung, der sich in Schlichtheit und Prägnanz bloß Schopenhauer vergleichen läßt, — ein Vergleich, der über die form übrigens in keiner Weise hinausgeht, da ärgere Gegensähe als Schopenhauer und kechner hinsichtlich der weiteren Individualität nicht gut deukbar sind.

für eins aber hat kechner nicht die leiseste Anlage gehabt: für eine auch nur einigermaßen feste, übersichtliche Komposition seiner Werke.

Don früh an hat ihm ein großes, einheitliches philo-

sophisches System merkwürdig klar vor Alugen geschwebt. Wo er Teile davon gab, waren diese Teile in sich scharf und durchsichtig. Alber es blieb in allem, was er schrieb, bei solchen Teilen. Dicke Bücher fangen bei ihm so aphoristisch, so lose an, daß man glaubt, einen zweiten oder dritten Band vor sich zu haben. Und ebenso lose, so mitten darin hören fie auf. Der Schätzung der Werke, dem Derständnis that das von früh an den empfindlichsten Schaden. Er selbst fühlte es im Allter, er suchte sein Gesamtsystem einheitlicher noch heraus zu bringen. Es ist auch da bei Unfaten geblieben. Sie fügten immer wieder neuen Reichtum bingu, aber die Komposition fand sich darüber nicht. Selbst das grandios angelegte Buch von der "Cagesansicht" verfinkt hier. Er sett ein mit der ganzen Kryftallklarbeit eines Cebensbekenntnisses für alle, — umsichtig, schön, — jeder kann folgen. Dann aber kommen ihm Einfälle über Einfälle. Er giebt Erkurse. Die Erkurse gehen ins schwieriaste Detail. Der Hauptfaden schleift. Und der naive Ceser findet ihn nicht wieder.

Dazu treten schon mehr innerliche Schwierigkeiten.

Sechner geht ideell für sich immer von einer prachts vollen Einheit aus. Gemüt und Verstand sind bei ihm nicht getrennt. Er hat sich klar darüber ausgesprochen, wie er sich in dieser Hinsicht stellt, und er setzt in jedem Moment voraus, daß der Leser das weiß. Aber gerade das wieder gebiert die seltsamsten folgerungen oft im Moment.

Ganz jäh wechseln die Kunstformen des Vortrags, die Urten der Beweisführung.

Eine Sache kommt als Witz. Der Ceser lacht und denkt, das ist eben ein Witz gewesen. Aber nachher war für fechner der Witz ein Mittel, die heiligste Wahrheit zu sagen, den tiessten Ernst seiner Überzeugung zu geben. Man versteht vom Boden seines Charakters, seiner harmonischen Weltanffassung sehr gut, wie das möglich ist. Vom höheren

Einheitsboden giebt es keinen Witz, der nicht im Kern Ernst wäre. Das Witzige ist bloß eine Attrappe. Aber wer kommt darauf ohne weiteres?

Ein andermal ist man mitten in einer strengen Beweise sührung. Plöhlich ist es, als bekomme der brave logische Gaul flügel. Er überschlägt einen Morgen Candes und schwebt im Blanen, allerdings mit einer riesigen fernsicht. Der Ceser merkt's aber und ärgert sich. Phantasie mit flügelpserden, sagt er, gehört nicht in die exakte Rechnung. Er hat aber irgend eine ganz kleine Wendung übersehen, sozusagen ein schnell verändertes Vorzeichen, das fechner plöhlich vorgeseth hatte. Etwa das Wörtchen "Aperçu", das er liebt. Es hebt jäh die Schlußstrenge auf, schaltet sie für ein paar Sähe aus. "Im Aperçu könnte man hier sortsahren..." Oder: "Jum Aperçu genügt schon..."

Ich habe mehrfach gehört, wie der Vorwurf von ernsten Cesern erhoben wurde: fechner verwische absichtlich die Grenzen der strengen folgerung und der losen Spekulation; und er erziele so verblüffende Resultate eigentlich mit unerlaubten Mitteln.

Thatsächlich giebt es keine verkelntere Anschuldigung. Wer Fechners Manier ein einziges Mal kest begriffen und seine keinen Dorzeichen studiert hat, der wird keinen strengeren Unterscheider der beiden Wege sich denken können, als ihn. Nur daß er grobe Wegzeichen wiederum für unwichtig hielt, da im Harmonischen seiner Ganzanschauung eben auch das Apergu seine ebenso wichtige Rolle hatte. Der Ceser auf gut Glück verwirrt sich aber leicht, — das verstehe ich auch vollkommen.

Gerade weil fechner sich so sicher in der Trennung fühlte, wo es auf sie wirklich ankam, ist er sorglos bis zum Außersten. Ihm hätte es nichts gemacht, die Zissern der Togarithmentafel zu durchbrechen mit einem Vers aus einem Kirchenlied. Warum nicht? Es ist ja alles im Weltenschose eins. Poesie ließe sich schließlich in Cogarithmen und Gleichungen ausdrücken und die Cogarithmentafel in Reime bringen. Alles ist Verstandeswert und Gemütswert, wie man's nimmt. Hier herrscht eben Fechners Weltanschauung im Glanz hinter jeder Wolkenform. Aber nun ein Ceser, der diese Weltanschauung erst im Buche selbst sinden soll ...

Es giebt noch verwickeltere Dunkelpunkte, die freilich schon so in die Sache gehen, daß man kechners ganzes philosophisches System eigentlich aufrollen müßte, um sie nur andeuten zu können.

Wenn Fechner anfängt zu philosophieren, so überstürzt er den Hörer mit Worten wie Gott, Unsterblichkeit der Seele, Engel, Jenseits, Teleologie und so fort.

Dem Hörer am Unfang des zwanzigsten Jahrhunderts wird bange, nicht um sein eigenes Seelenheil, sondern um den Philosophen. Im Überstuß hört er, daß er an diese schönen Dinge "glauben" soll. Dom "Glauben" vernimmt er immerzu, bis ihm die Ungst kommt, er sei an die falsche Thür zum leibhaftigen Herrn Pfarrer geraten. Und wer diese Worte schlechterdings als solche schon nicht mehr hören kann, der muß wirklich schon hier ausreißen.

Ich für mein Teil liebe auch keines davon besonders. Hinter jedem, wie es da steht, zieht sich gewissermaßen ein ganzer Kometenschweif traditioneller Wisdeutungen und Wissverständnisse her und dieser Schweif überglänzt heute den Kern.

50 lange es den Begriff "Gotteslästerung" als juristisch strafbare Sache bei uns noch giebt, sollte man, meine ich manchemal, das Wörtlein Gott lieber gar nicht mehr in den Mund nehmen, — es sozusagen einstweilen zurücklegen bis auf friedlichere, weniger misverständliche und misverstehende Cage.

Bei alledem aber bleibt eines wahr wie die liebe Sonne. Fechner gerade hat bei jedem dieser Wörtchen etwas ganz Individuelles, ganz ihm Zugehöriges, ganz von jeder Tradition Befreites sich gedacht.

Sein Gott ist die "Allseele" in der spezisisch fechnerischen Fassung, die vor dem Begründer der Psychophysik weder jemand gehabt hat, noch haben konnte. Er hätte diesem Spezisikum ebenso gut einen mathematischen Formelnamen nach dem Muster von Sahl  $\pi$  oder dergleichen geben können: die Ähnlichkeit mit dem biblischen Jehovah wäre ebenso groß gewesen. Wir reden davon noch.

fechners "Jenseits" ist im striktesten Sinne das Diesseits der Theologen. Seine "Seele" hat absolut nichts mit der dualistisch theologischen zu thun. fechners Teleologie ist nicht eine Direktive, die ins Naturgesetz eingreift, sondern sie ist umschlossen in dem Naturgesetze. fechners Engel sind in ihrer physischen Seite die männiglich bekannten Gestirne. Und was endlich den "Glauben" anbetrifft, so hat fechner in den wohl das schlimmste Kuckucksei für alle "Gläubigen" eingeschmuggelt: unter seine Hauptwurzeln und Grundmotive rechnet er nämlich das Wissen selber, — die Erkenntnis, die von der exakten forschung angehäuft und von der spekulativen in der Cinie dieser exakten Resultate verallgemeinert wird. Ich kann keinerlei Merkmal entdecken, das fechners Definition des "Glaubens" von dem trennte, was ein viel weniger kompromittiertes Wort einfach "Weltanschauung" nennt.

Diesem thatsächlichen Sachverhalte gegenüber spielt es nur eine ganz nebensächliche Rolle, daß fechner für alle jene verfänglichen Ausdrücke eine ganz intime Tiebe hatte und sie als Werte hochhielt auch nach totalster Umwertung allen Wertes darin.

fechner selber hat auch geglaubt, er hielte am Christentum sest. Und doch hat er an der entscheidenosten Stelle, wo er sich über dieses Christentum äußert, in dem wundervollen sechsten Kapitel der "Tagesansicht", — den Satz drucken lassen: "Un eine Verderbnis des ganzen Menschengeschlechtes, ja der ganzen Natur als folge von Adams Apfelbiß, an

einen Gott, welcher des Kreuzestodes seines Sohnes bedurfte, um sich wegen der Schuld der von ihm selbst mit sündigen Trieben geschaffenen Menschheit versöhnt zu sinden, an eine ewige Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, welche über zeitliche Sünden und mangelnde Gläubigkeit ewige Höllenstrafen verhängt, und an wie vieles noch läßt sich nicht ewig glauben; der Orthodore täusche sich doch nicht."

Ann, ich denke, mehr ist allerdings nicht nötig. Wenn wir diesen Assen Einen Aestern als veraltet und un-haltbar absägen, — dann sind alle Gebildeten von heute Christen. Die schlichten Wahrheiten und Wohlthaten des Evangeliums, die nach Abslattern dieses schwarzen Schattens übrig bleiben: den Aächsten zu lieben; mit dem Armen das Brot zu brechen; die Sünderin nicht zu steinigen, weil keiner sich rein genug fühlt, den Stein aufzuheben; die Geldwechsler aus dem Tempel zu jagen; und Gott im Geiste und in der Wahrheit anzubeten, — — in denen sind wir alle einig auch außerhalb der Kirche, soweit wir echte Kulturmenschen sind.

Und auch darin sinde ich keinen Unterschied, daß fechner für "Religion" eintritt. Ich bin ganz mit ihm einig: daß "die schlechteste Religion, solange sie noch den Namen Religion verdient, besser ist als keine." ("Tagesansicht" S. 58.) Es fragt sich nur, wo hente der tiesste Stand echt religiösen Empsindens, der geradezu dem "gar keines" gleichgesetzt werden kann, zu suchen ist.

Nach meiner Unsicht ist er da, wo man Religion nur noch zuläßt gegen das Opfer des Wissens, der Forschung, der Erkenntnis und der Cogik und wo man dem religiösen Empsinden den Cebensnerv durchschneidet, sich in neue, versängte Weltanschauungen immer wieder hineinzuentwickeln. Mag man an Stellen, wo das gefordert und gethan wird, noch so viel von Religion reden und sich wohl gar schlechthin für Verkörperung dieses Wortes halten, — für mich ist dort der Gefrierpunkt jeglicher religiösen Erhebung. Und

ich gehe von hier aus, um mich in fechners Sinne lieber bei etwas zu behelfen, was immer vielleicht noch mangelhafte Religion, aber wenigstens nicht "keine" ist. Ich versuche mich unter Anerkennung aller Chatsachen und unter grundsätzlichster Achtung vor forschung und Cogik mit dem Weltbilde der Natursorschung auseinanderzusetzen und meine religiösen Bedürfnisse hier einzupstanzen, so gut es geht, — sei es, daß es einstweisen noch durchaus nicht voll befriedigend gehe; da nuß eben die treue, inbrünstige forschung selber weiter helfen.

hier aber berühre ich mich gerade erst recht auch mit fechner selbst.

In demselben Kapitel, wo er von der Notwendigkeit des Religiösen jenen Satz spricht, sagt er auch, daß der Offenbarungsglaube seine Tagesansicht, in der er mit durche aus naturwissenschaftlichem Untergrunde seine Religion sindet, verwersen werde. Sein orthodoger Biograph Kuntze hat ihm das sofort gegengezeichnet. Und wenn die Orthodogie bisher kechner nicht allgemein angegriffen hat, so liegt das zweisellos daran, daß sie den verborgenen Denker im Winkel gleich dem ganzen Gros seines Jahrhunderts überhaupt nicht gekannt, also auch nicht gefürchtet hat. Vor dreihundert Jahren wäre kechner mit seiner Ullseele und seinem psychophysischen Parallesismus nicht "trot", sondern "wegen" auf dem Scheiterhausen des Giordano Bruno verbrannt worden. Hente hat das Verbrennen aufgehört, aber die geistigen Gegenssäte sind noch immer ganz genau die gleichen geblieben.

Man muß sich in Fechners Werke eben hineinlesen, dann wird alles klar. Er ist kein Denker, in dessen Reich man spazieren gehen kann, um hier, da eine Blüte zu pflücken. Weil er formlos ist, ist er doch im Innern nichts weniger als ein aphoristischer Denker. Wohl aber zeigt sich in der folge seiner Bücher ein starkes Vorwärtsringen der Dersönlichkeit.

Fechner gehört zu den echtesten Faust-Naturen des neunzehnten Jahrhunderts. Es hat auch das zu Mißdeutungen geführt, daß man ihn als Person zu einsach nahm,
daß man das Verwickelte seines inneren Menschen viel zu
sehr übersah über gewissen abgeklärten Jügen seiner äußeren
Erscheinung aus späteren Jahren.

Der Weltruf fechners als Naturforscher knüpft sich im wesentlichen an die "Elemente der Psychophysik", die 1860 erschienen sind. Damals war fechner neunundsünfzig Jahre alt. Die Generation, die ihn von da ab noch siebenundzwanzig Jahre begleitete, kannte ihn als eine Urt Ceipziger Stadtsigur. Uls einen jener Prosessoren, wie sie heute schon seltener werden: die fünfzig Jahre an derselben Universität lehren und dem zuwachsenden Geschlecht, nicht bloß den Studierenden, sondern auch den späteren Kollegen, wie typische, unantastbare Teile dieser Universität selbst erscheinen.

fechners Ceben in dieser Zeit war ein fast asketisch streng geregeltes.

Ils akademischer Cehrer zählte er kaum mit, da er nur wenig und in freiester Wahl über die Stoffe seiner jeweiligen Studien sas, — Stoffe, die nicht immer das allgemeine Interesse anregten, denn er ging mit einer eisernen Konsequenz seine eigenen Wege und machte meistens erst im Resultat deutlich, daß hier etwas zu holen gewesen war.

Aber zur gleichen Stunde war er alle Nachmittage im Rosenthal bei Kintschy als Kassegast zu sinden, dort, wo in der Nähe ihm jeht das Densmal errichtet ist. Ewig gleich lauteten die kleinen Anekdötchen über ihn. Ich glaube, er hat schon zu Freytags Ceipziger Prosessorenroman von der "Verlorenen Handschrift" als Typus Modell gestanden. Jedermann kannte die stille Harmonie seiner Ehe, — die liebenswürdigen alten Cente, die im Freundeskreise und auf Sommerreisen unzertrennlich schienen, seine Geistesaristokraten alle beide in all ihrer Schlichtheit.

Wer den stillen Denker in seinem anspruchslosen Heim aufsuchte, der erstaunte, wie dieser reiche Geist, der doch alle Zeit nicht bloß ein Gelehrter, sondern auch ein Dichter hatte sein wollen, in einem einfenstrigen Stübchen am kahlen Stehpult stand oder auf einem lehnenlosen Schemel saß, ohne jedes Bedürfnis nach individuellem Jimmerschmuck, sogar ohne Sinn für den Reiz einer Bibliothek.

Aber aus dieser nüchternen Stube nahm doch dieser Besucher den ganzen Zauber mit einer absolut lauteren Seele, deren sleckenlose Reinheit wie durch unmittelbare Suggestion wirkte, ohne noch äußerer Mittel zu bedürfen. Georg Ebers, der Jahre lang sein Kollege gewesen ist, sagte mir einmal, daß ihm erst vor kechners Persönlichkeit ganz ein Begriff aufgegangen sei, was das alte Wort von der "anima candida" habe sagen wollen.

Und doch ist auch dieses Bild nur halb.

Die abgeklärte Harmonie dieser Seele war kein Geschenk, das in ihrer Wiege lag; sie ist erst mühsam errungen worden. Und nur wer diesem Erringen folgt, der kann Fechners philosophische Anschauungen in ihrer Entwickelung verstehen.

Wer bloß den Frieden des Alters sah und von den naturphilosophischen Werken nur die konventionell oberstächlichen Anschauungen "von Hörensagen" besaß, der glaubte wohl, daß es ein kindlicher Jug des Gemütes gewesen sei, der den Naturforscher, den Physiker strengster Methode in Mußestunden zu phantastischen Tändeleien verlockt und im Nebel mehr oder minder gemütvoller "Märchen" über die Pstanzenseele, die Individualität der Gestirne, die Allbeseeltheit der Welt und das Menschenschicksal nach dem Tode spazieren geführt habe.

Es liegt hier abgesehen vom Sachlichen eine Unterschätzung des Motivs, die dem Charakterbilde fechners in keiner Weise gerecht wird. Fast so stark, wie wenn ein naiver Kritiker behaupten wollte, der tiese Drang bei Goethes faust nach wildem Ausleben der Sinne sei bloß eine kleine

Arabeske, ein augenblickliches leichtes Sichgehenlassen in einem vollbefriedigten Gelehrtenleben.

In dieser kahlen Arbeitsstube mit ihrem Stehpult und ihrem Holzkasten, der den Papierkorb abgab und in den alltäglich ganze Stöße zerrissener Manuskriptblätter wanderten, hat ein Geist mit den tiessten Problemen seines Jahrhunderts gerungen wie wenige neben ihm.

Dieser Mann des friedens, von dem kein herber Jug überliesert wird, ist der Anlage nach im Innersten ein geradezu einzigartiger Skeptiker, ein wahrer Allerweltszweisler gewesen, unermüdlich in Angrissen gegen das scheinbar Sicherste in Denken, Glauben und Forschen der Menschheit, ein logischer Revolutionär und Anarchist, der seine Stunden gehabt hat, wo er, im Paradozen allerdings immer noch ein stärkerer Logiker, Nichsche weit überboten hat. Wie ein Alpenjäger, der keinen Schwindel kennt, lief er mit einer Kühnheit, die andere schon beim Anblick schwindeln machte, an den wildesten Albgründen aller Methoden des Denkens, aller Glaubensthesen, aller sichersten wissenschaftlichen Lehrsätze hin, bis die Gedankenarbeit von Jahrtansenden sich in wirbelnde Spreu zu verwandeln schien, unter deren losem Wirbel das Chaos gähnte.

Und doch war auch das wieder nur die andere Seele in seiner Brust. Je länger dieses Seben sich dehnte, desto freier und lenchtender wuchs aus all den Zweiseln, aus all den unermüdlichen Kämpsen einer ruhelos tastenden, wühlenden, angreisenden Dialektik das große, stete Bild einer sicheren, versöhnenden, optimistischen Weltauschanung, in der auch die tiesste Skepsis nicht der Satan war, sondern nur eine der notwendigen Durchgangsphasen, durch die der Menschengeist sich als Glied des Ulls zum Sichte emporrang.

Es mußte freilich in seinen individuellen Führungen ein höchst merkwürdiges Leben sein, das diesen Heraufgang so ermöglichte. Ein Leben ohne die Sturmflut äußerer Er-

eignisse, aber im Innersten desto nachhaltiger hineingerissen in alle Geisteskrisen eines ganzen gärenden Jahrhunderts. Fechner stammte aus streng theologischen Kreisen.

In seiner Heimat, der Muskauer Gegend der Niederlausitz, lebt noch heute die gute Tradition von den fechners als rührigem Pfarrergeschlecht. Der Dater, der Großvater, der Vater der Mutter, alle waren dort herum Pastoren gewesen. Als der alte Ceipziger Orosessor Anfang der achtziger Jahre seine goldene Hochzeit feierte, ließ der Pfarrer Kümmel in Großfärchen, dem Geburtsorte, die Gedenktafel des Großvaters in der Kirche befränzen und die Blocken läuten. Ob in den kleinen Pfarrwinkel wohl ein Ahnen gedrungen sein mag, wie viel Weg zwischen der Großsärchener Pfarrhaus: Romantif von der Wende des vorigen Jahrhunderts und der Gedankenwelt des Mannes lag, der fast gleichzeitig auch sein fünfzigjähriges Jubiläum als ordentlicher Professor feierte - der Weg durch die ganze moderne Physik bis zu einer neuen Weltanschauung, die das beste des religiösen Empfindens retten wollte, ohne auch nur ein Titelchen aufzugeben von dieser Physik . . .

Entscheidend für kechners Jugend wurde neben dem theologischen Element wohl am meisten der ganz frühe Tod des Vaters und die Erziehung fast ausschließlich durch die Mutter.

Durch das ganze Ceben dieses unruhigen, streitbaren Kopses geht wie ein konsequent mildernder Jug das Unschlußbedürfnis an gewisse zarte, seelenvolle Frauen. Bis in seine wissenschaftlich strengsten Werke hinein stiehlt sich immer wieder der eine oder andere Lichtblick von dieser Ecke her. Persönlich war kechner bis ins höchste Ulter für Krauen, die ihm sympathisch waren, von gewinnender Liebenswürdigkeit. Die einsache Existenz gewisser Krauencharaktere von idealer Reinheit, denen er im Ceben begegnet war, diente ihm als Beweis gegen den Pessinismus, und das nicht bloß im

Sinne eines hübschen Gelegenheitswortes, sondern aus tiefster Überzeugung, mit dem Vollwert eines schweren philosophischen Arguments. Aus der unheilbaren Differenz in der Auffassung des Weibes erklärt sich auch seine bittere Verwerfung Heines, die zu den wenigen ganz intoleranten, auch ästhetisch intoleranten Schriften gehört, die er verfaßt hat. Dabei hatte er das Glück, einer ganzen Reihe wirklich bedeutender, geistig hochstehender Frauen im Ceben zu begegnen, — von seiner Gattin an, die lebhafte dichterische Gaben und das seinste ästhetische Verständnis besaß, bis zu Vettina von Arnim, die freundschaftlich in seinem Hause verkehrte.

Schon mit sechzehn Jahren ist kechner auf die Universität gekommen. Man meint, in der Jahreszahl das Impulsive zu fühlen, das ihm bis ans Ende treu geblieben; er, der seine späteren körperlichen Leiden einmal darauf zurückstührte, daß er zu hastig kaue, war auch geistig ein Schnellarbeiter, der ein riesiges Material in unglaublich kurzer krist durcharbeiten und in sich aufnehmen konnte und dabei gründlicher als irgend einer; wo andere sich auf lange hin erdrückt sahen unter endlos gehäustem Stoff, da stellte sich bei kechner schon die charakteristische, oft ausgesprochene Ungsteines Lebens ein, die Ungst vor der Langeweile, wenn es nichts mehr zu thun gäbe.

Die Universität war Ceipzig, dieselbe Stadt, der er eigentlich siebzig Jahre treu geblieben ist. Die materielle Notlage der Familie drängte ihn, sogleich ein sestes Brotstudium zu suchen. Und der Skeptiker mit dem lächelnden, aber unerschütterlichen Oppositionsgeist, der zweisellos von Jugend an in ihm gesteckt hat, wandte sich aller theologischen Familientradition zum Trotz der Medizin zu.

Er hat nicht dabei ausgehalten. Als die eigentlichen Cehrjahre vorüber waren, das Doktoregamen bestanden war und die Pragis in ihr Necht treten sollte, da warf er auf einmal alles über den Haufen. Er selbst hat später gesagt,

man habe ihm wohl die nötigen Würden verliehen, aber in Wahrheit nicht so viel beigebracht, daß er sich auch nur getrant hätte, einem zur Alder zu lassen. Und noch während des Studiums machte sich der erwachende Satirifer in ihm Luft mit zwei Ausfällen gegen die Medizin, die an unverblümter Grobheit nichts zu wünschen übrig ließen, dem "Beweis, daß der Mond aus Jodine (Jod) bestehe" und dem "Panegyrifus der jetzigen Medizin und Naturgeschichte" (1821 und 1822).

Diese kleinen Scherzschriftchen mit ernstem Untergrunde sind interessant, weil sie die lange Kette reizender Satiren einleiten, die Fechner in der Kolge als "Dr. Misse" versöffentlicht hat, ein unerschöpfliches Kenerwerk teils rein humoristischer, teils scharf satirischer, teils endlich im Kern tiesernster philosophischer Capriccios, für deren Urt unserer üsscheift das rechte Wort fehlt. Die ganze Skala kechnerscher Talente kommt unwergleichlich in diesen Misseschriften zum Unsdruck: von den kleinen Witzehen und Stichelchen des gemütlichen Kasses-Sachsen im Ceipziger Rosenthal bis zu jener kanstischen Gedankenhöhe, wo in Mephistos Rede das Weltzgebeinnis zu einem Scherz verklingt.

Aber damals trug die so hart angelassen Medizin doch wohl nur die halbe Schuld. Fechner selbst paste nicht in die praktische Medizin. Die theoretische, eigentlich vorwärts arbeitende Seite der medizinischen Gesantwissenschaft aber konnte seinen kühnen Geist, der zum Pfadsinder vor großen Ketten bedeutsamer Probleme angelegt war, allein unmöglich sessenschaften die eigentliche Dergeistigung und theoretische Susanmenkassung zu solchen weiten Problemketten damals in der ganzen Biologie, der ganzen Wissenschaft vom lebendigen Organismus, noch darnieder lag. Das drückte natürlich auch auf die Medizin und gab ihr einen altertümlichen, unstreien Charakter.

Es gab einen anderen Sweig der Naturforschung, wo die Dinge gerade damals schon ganz anders standen oder wenigstens für das empfängliche Naturell eines angehenden Denkers vom großen Stil zu stehen schienen. Das war in der Physik.

hier schlossen sich auf breiter Anlage von langer Hand eben jeht in dem Jahrzehnt zwischen zwanzig und dreißig wirklich große Gedankenreihen zu wunderbaren experimentellen Erfolgen zusammen. Es sehte jene stolze Spoche in der Entdeckungsgeschichte der Elektrizitätserscheinungen und ihrer weiteren Zusammenhänge ein, die mit dem Namen Wersteds beginnt, — eine Epoche, die mehr als irgend eine andere dadurch ausgezeichnet war, daß nicht bloß das kleine Handwerksmaterial der Forschung erweitert, sondern zugleich die höchste Anspannung theoretischen Denkens herausgesordert wurde und durch eine nie geahnte Erweiterung des innersten Naturbildes auch sogleich auss Blänzendste belohnt erschien.

Hierher gehörte fechner, und hierher hat er sich auf einigen Umwegen denn auch glücklich gefunden. Erst kam er wie im Trotz, wie einer, der sein Brot vernachlässigt, um einer Liebhaberei, die halber Müßiggang ist, zu folgen. Dann faßte er sesten kuß auf dem neuen Voden gerade zum Twecke des Broterwerbes.

Mit einem Bienenfleiß übersetze, bearbeitete, verfaßte er physikalische Kompendien und half sich so notdürftig durch. Und dann, in den Mußestunden dieser Sklavenarbeit, begann er im eigentlichen Sinne zu "arbeiten". Er begründete seinen ersten Ruf als kachmann, als kachmann in der Physik, in die er sich fast autodidaktisch hineingekämpst, nachdem ihn sein ganzes ofsizielles Medizinstudium nicht über einen missenntigen Dilettantismus hinaus gebracht. Die Spezialarbeiten, Spezialentdechungen, die kechner damals geliesert hat, gehören heute zum sesten Stamm der Geschichte der Physik. Dennoch hängen sie mit seiner universalen Bedeutung, wie wir sie

282 Die Kriss

heute im ganzen wieder suchen, nur indirekt zusammen und brauchen um ihretwillen nicht aufgezählt zu werden. Genug, der Name Fechner erhielt damals zuerst Klang in der wissenschaftlichen Welt — lange ehe ein Titel mit ihm ging. Nach zehnjährigem, unverzagtem Ausharren kam dann der Professor extraordinarius, natürlich im lieben Teipzig und ohne Gehalt. Ein Jahr später folgte die ordentliche Professur der Physik.

Um diese Seit war fechner bereits mit Klara Volkmann verheiratet. Das Schicksal, das ihm in allen Aotlagen nichts hatte anhaben können, schien sich für ihn ins Günstigere zu wenden — die schwere Krisis der Durchgangsjahre schien zu Ende.

Da auf einmal brach ein Sturm in sein stilles Ceben, den niemand hatte ahnen können, eine wahre Krisis jetzt erst auf Ceben und Cod, die alle Wurzeln seiner Existenz erschüttern, seinem ganzen Dasein gleichsam einen neuen Gehalt geben und unter wahren Codeswehen aus ihm erst das schmieden sollte, was uns heute mit seinem Namen ergreift.

Ich muß etwas weiter ausholen.

Fechner, der Sohn aus dem Pfarrhause, hatte mit dem Übergang zur Universität nicht nur äußerlich in der Wahl seines Studiengebietes die alte Cradition beiseite geworfen. Eine innerliche, selbstdenkende Natur, wie er war, hatte er auch resolut sich in der Weltanschauung losgesagt.

Es kam ohne Kampf, und man versteht, wie weich und menschlich rein die Erziehung des Knaben gewesen sein muß; jede dogmatisch harte Erziehung hätte einen lange blutenden Riß geschaffen; so erfolgte die Wandlung wie ein freundlicher Augenausschlag; es war bloß ein neues Gebiet, das eine Weile vorherrschend in den Gesichtskreis trat, und das auch wieder verschwinden konnte, ohne daß herbe Seelenkonsslifte den Wandel begleiten nußten.

"Über meinem medizinischen Studium", erzählt er selbst, "war ich zum völligen Utheisten geworden; religiösen Ideen

war ich entfremdet; ich sah in der Welt nur ein mechanisches Getriebe. Da geriet mir Okens Naturphilosophie in die Bände . . . Ein neues Cicht schien mir auf einmal die ganze Welt und Wissenschaft von der Welt zu erleuchten; ich war wie geblendet davon. Freilich verstand ich nichts recht — wie wäre das auch möglich — freilich kam ich nicht über die ersten Kapitel hinaus: aber kurz, ich hatte auf einmal den Gesichtspunkt einer großen, einheitlichen Weltanschauung gewonnen, fing an, Schelling, Steffens und andere Maturphilosophen zu studieren, konnte freilich in keinem Klarbeit finden, aber meinte selbst etwas in dieser Richtung leisten zu können, wovon noch einige Aufsätze in der Stapelia mixta (1824) Zeugnis ablegen. Alber noch erinnere ich mich, wie ich mir einmal die Frage vorlegte: hätte sich wohl von dem ganzen schönen gesetzlichen Zusammenhange der optischen Phänomene, die Biot mit so großer Klarheit vor uns ausbreitet, etwas auf Ofen-Schellingschem Wege finden laffen? Jedenfalls Naturwiffenschaft liegt nicht auf diesem Weae."

Wie schlicht diese Worte sind. Und doch umfassen sie alle Wurzeln, von denen Sochner ausging.

Das Religiöse in der überlieserten, christlichedogmatischen Form versagt ihm vor der Methode der Natursorschung. Diese Methode führt ihn zunächst auf eine rein mechanistische Auffassung der Dinge als unbedingt bestes praktisches Prinzip zum Weiterkommen in der realen Naturerkenntnis. Eines Tages dahinein aber die Idee, es könne im Nahmen der Natursorschung doch auch eine große, alles Gute des Religiösen zurückbringende Weltauschauung, eine "Naturphilosophie" höchsten Stils, aufgebaut werden! Aber die praktischen Muster der Zeit sind Oken, Schelling, Steffens. Und nachdem das große Programm (es waren so blendend viel schöne Programmworte in jener Naturphilosophie, überhaupt so viel gute Worte und guter Willen, aber so verzweiselt wenig

solide Arbeit) eine Weile überwältigt hat, regt sich das echte forschergewissen von neuem. Diese Sorte Spekulation verschüttete ja auch wieder die gesunde Arbeitsmethode, sie warf oben Glanzlichter und machte unten den schlichten Arbeitstisch dunkel!

Das ist die Stufe Biot.

Alber der citierte Satz hat noch eine fortsetzung auch darüber hinaus, die nicht mehr gesagt ist, aber die fechners ganzes weiteres Ceben enthält.

Als er wieder bei Biot ist, läßt ihm das naturphilosophische Höhenbild als Idee gleichwohl keine Ruhe mehr.

Wie könnte man es bauen, fragt er sich, ohne die strengen methodischen Kreise des Naturforschers zu verwirren? Eine neue Naturphilosophie, die das Exakte nicht meistern will, sondern anerkennt — aber umfaßt!

Hier ist bei fechner das aufgetancht, was die Wurzel fortan aller seiner eigenen Bauversuche sein sollte.

Das Wörtchen "Von unten" drückt es selpt scharf aus. Sein viel späteres Altersbuch: "Vorschule der Äscheit" hat, soweit es, ganz bedingt, populär geworden ist, als sechnerisches Schlagwort verbreitet: "Äscheik von unten." Er stellt die Forderung einer solchen Äscheik dort in der That dem gangbaren äscheischen Systembauen "von oben" entgegen. Aber er brachte dabei auch in diese Äscheik nur sein grundlegendes Cebenswort überhaupt.

Naturphilosophie nicht wie bei Oken und Schelling von oben, sondern Naturphilosophie von unten!

Naturphilosophie, die bei der Methode und dem exakten Material der Naturforschung anfängt und von hier erst langsam ins Weitere, Höhere steigt. Don der Physik bis ins Kühnste, bis in eine Weltanschauung, — bis in eine Religion. Aber nicht umgekehrt von oben aus mit forderungen einer anderswo gewonnenen Philosophie oder Religion willkürlich meisternd in die Physik.

Es ist eine absolut unerläßliche Vorbedingung zum Versständnis von Fechners weiteren Wegen und zum schließlichen Verständnis seines ganzen Systems, daß man diesen Ilusgangspunkt bei ihm ein einziges Mal klar erfaßt hat. Einzig und allein so versteht man nämlich sein Verhältnis zum Materialismus.

Die wenigen Menschen, die im neunzehnten Jahrhundert sich mit Sechners philosophischem Gesamtbilde beschäftigt haben, haben sich mit der wunderbarsten Konsequenz immer wieder davor in zwei Cager auseinandergespalten. Die eine Partei verwarf ihn vom Boden des Materialismus aus als Erzsetzer. Und die andere verketzerte ihn als Materialissen.

In beiden fällen pflegte er noch ein besonderes Odium mitzubekommen. Dort: er sei ein Apostat und verlorener Sohn des naturwissenschaftlichen Materialismus, der das Heil nachträglich verlassen, um Allotria mit Unsterblichkeitsideen, Allseelen-Theorie und dergleichen zu treiben. Hier umgekehrt: er sei ein Wolf in Schafskleidern, ein doppelt gefährlicher Geheim-Materialist, der sich mit einer stocknaterialistischen reservatio mentalis ins tugendsame und ideale Gebiet, wo Gott, Unsterblichkeit der Seele, Weltzwecke und Glauben blühen, eingeschmuggelt habe.

In der Zeit der extremsten Materialismus Kämpse des neunzehnten Jahrhunderts — sagen wir etwa in der Epoche, die mit Moleschotts "Kreislauf des Cebens", Büchners "Kraft und Stoff" und Vogts "Vildern aus dem Tierleben" begann und rund einen gewissen historischertitischen Abschlußerhielt durch die zweite Auflage von friedrich Albert Canges "Geschichte des Materialismus" — in dieser hitzgen Zeit galt den unentwegten, zielbewußten Stoff-Streitern fechner wahrlich nicht als Materialist.

für Büchner war er, wie ich durch persönliche Mitteilung weiß, noch in den späteren Jahren einfach ein Phantast, den man nicht ernst nahm. In seiner unverfälschten 286 Der Ketzer

Pfälzer-Grobheit war der Alte von Darmstadt um den derhsten Ansdruck solcher Urteile ja nie verlegen. "Dem rabbelt's, schoint's!" sagte er einmal als Vorsitzender auf einem freidenker-Kongreß, als eine Äußerung ihm nicht gleich verständlich war. Äbnlich hat er auch von fechner gedacht. "Dem rabbelt's . . . . " fechner von seiner Seite warf, als er das fazit der Weltanschauungen seines Jahrhunderts zu ziehen versuchte, den "Materialismus" ebenso mentwegt zur "Tachtansicht".

Im anderen falle habe ich tüchtige Künstler kennen gelernt, die sich vor fechners Asthetik bekreuzten wie vor dem materialistischen Untichrist. Psychologen entsetzten sich vor dem verwegenen feldzuge der Osychophysik, als sei die rohe Ohvsif jest erst handgreiflich in der Osychologie, selbst im Worte schon. Der eine oder andere entdeckte, daß dieser angebliche Untimaterialist ja Vertreter des bosesten Determinismus sei. Als der Darwinismus kam, ließ fechner, uralt wie er jett schon war, noch den Ketzersatz drucken (1873): "Ich selbst gestehe, nach längerem Sträuben gegen die Deszendenzlehre zu ihr bekehrt worden zu sein." In dem Büchlein, wo das zu lesen stand, fanden sich ja auch Tusätze und Randnoten zum Darwinismus, gegen die wieder von Darwinignern polemisiert worden ist. Aber das Grund: bekenntnis blieb und bewies schließlich doch das Gefährlichste nach drüben. Vollends die orthodoren Theologen sahen gar keinen anderen Ausweg, als diesen Philosophen als Materialisten zu denunzieren, maßen er ja auch sie in die Nachtansicht hinein verwarf. Es ist immer ein Schachzug dort gewesen, alles, was die dristlichen Dogmen nicht anerkannte, in Bausch und Bogen als materialistisches Berdenvieh zu perrechnen.

Allen diesen Irrungen und Wirrungen liegt nun eine sehr einfache Sache zu Grunde, die man aber doch wirklich klar einmal eingesehen haben muß, um weiter zu kommen.

Das Wort "naturwissenschaftlicher Materialismus" umschließt im neunzehnten Jahrhundert zwei scharf trennbare Dinge.

Auf der einen Seite steden darunter einige wirklich grundlegende Sätze der modernen Naturforschung, — Sätze, die aufs Engste verknüpft sind mit dem methodologischen Wege, den die ganze exakte Sachforschung über die Naturvorgänge sich in diesem Jahrhundert gewählt hat und der bisher nur die glänzendsten Resultate folgerichtig ergeben hat.

Es sind sozusagen Sätze, die der "Verfassung" der Naturforschung von heute angehören, und die allerdings nur wieder angetastet werden könnten durch eine grundlegende Revolution, die diese Verfassung auflöste und damit das Wort Naturforschung im heutigen Sinne einsach mit auflöste und abschaffte, — wobei dahin gestellt sei, was immer sie selber nun an seine Stelle rücken wollte.

Wenn der Materialist sagt: Alles in der Natur vollzieht sich nach einer strengen Gesetzmäßigkeit, von der es keine Ausnahmen giebt, — so ist man auf einem solchen Satz. Dieser Satz ist die Grund-Weltthatsache, auf die nur hin wir überhaupt forschen können. Auf ihr beruht unser Versuch, Naturgesetze zu formulieren. Auf ihr unser Vertranen, Experimente zu machen. Auf ihr unser Rechnungen und der Glaube an den danernden Wert richtiger Rechnungen.

Un der Erfassung dieser Gesetzmäßigkeit arbeitet die Naturwissenschaft in konstanter Linie von Kepler und Galilei bis auf Newton und Cavoisier und wiederum bis auf Gauß und Nobert Mayer. Der oberste Triumph dieser Gesetzsindung im neunzehnten Jahrhundert ist das Gesetz von der Erhaltung der Energie, — von seinem einfachsten Ausdruck im Ügnivalent von Wärme und Arbeit bis zum Satze des Clausius: "Die Energie des Weltalls ist konstant."

Gewiß, diese schlichte Unnahme einer unerschütterlichen Welt-Gesehmäßigkeit schlägt als solche schon negativ ganze

Weltanschauungen tot. Alles, was mit Eingriffen, mit Wundern, mit Über- und Unter- und Hinternatürlichem arbeitet, was ein einziges Titelchen Kraft aus dem Nichts hinzusschmuggeln oder ins Nichts verstecken möchte, — das alles platzt hier wie die Welle am Granit.

Und weiter. Wenn der Materialist sagt: alles Seelische in der Welt erscheint uns geknüpft an ein Stoffliches, Materielles, es giebt keine "freie", vom Stofflichen entbundene Seele, sondern nur Psyche mit einem materiellen Substrat, — so ist auch das ein solcher Grundsatz moderner Natursforschung, den man nicht loslösen kann, ohne diese Forschung in ihrem modernen Ausbau zu zerstören.

Und auch dieser Satz hat seine negative Wucht: er zerschmettert die Gespenster, die losgelösten Seelen, die Unsterblichkeit der Seelen nach dem alten Rezept, daß "die Seele schwinget sich" und "der Leib bleibt auf dem Kanapee"; dieser Vers ist kein Witz, sondern er umfaßt eine mehrtausendjährige Weltanschauung, mit der die Natursorschung des neunzehnten Jahrhunderts schlechterdings doch nichts mehr anfangen kann.

Und endlich: wenn der Materialist von einem natürlichen Werden der Dinge in der Welt spricht, im ganzen Kosmos vom Stern bis zum Menschen, — so ist auch das nur ein streng naturgeschichtlicher Fundamentalsatz, den die Epoche zwischen Caplace und Darwin zu den anderen hinzugesügt hat. Streng genommen ist er nicht einmal ein ganz besonderer, sondern er ist nur die nötige geschichtliche Ergänzung zu dem ersten Satz von der Allgültigkeit der Naturgesetze. Er verlangt das Walten dieser Naturgesetze auch für die Vergangenheit, für alle Jahrmillionen der Alls-Geschichte. Damit schiebt er dann für sich auch noch wieder gewisse veraltete Weltanschauungspunkte endgültig in den Kintergrund: er vernichtet noch einmal historisch die Idee des "Schassens" aus dem "Nichts", der schöpferischen Eingriffe, der Separaterschassfung des

Menschen außerhalb der übrigen Natur und rückt damit der ganzen alten Gottesvorstellung in seiner Weise am allerenergischsten auf den Leib.

Dersteht man unter "naturwissenschaftlichem Materialismus" nichts als wesentlich die Propaganda für diese Sätze und alles, was darum und daran hängt, — nun so ist er eben nichts als der einfache Ausdruck der großen Direktiven in der modernen Forschungsmethode selbst, er fällt zusammen mit diesen.

Dann aber ist fechner vom ersten bis zum letzten Tage seines Denkerdaseins Materialist vom reinsten Wasser gewesen.

Mit einer Energie ohne gleichen ist fechner jederzeit für die unwerbrüchliche Gesetmäßigkeit der Welt eingetreten, für das Allwalten der Naturgesetze. Alles Weltgeschehen lag in diesen Naturgesetzen umschlossen. Hatte die Welt ein Jiel, einen Sinn, so lagen sie nicht außerhalb dieser Naturgesetze, sondern in ihnen. Alußer, über, hinter, unter ihnen gab es nicht noch besondere Walter. Ich glaube, daß es überhaupt keinen zweiten Natursorscher im ganzen neunzehnten Jahrhundert giebt, der diese Chese so scharf beständig im Kopfe gehabt hat, so scharf beständig ausgearbeitet und ausgesprochen hat. Und damit war ihm auch eine natürliche, naturgesetzliche form einer Weltentwickelung überall da, wo eine Entwickelung überhaupt wahrscheinlich wurde, schon als selbstverständliche folgerung gegeben.

Genau so fest hielt fechner aber an dem anderen Satze: daß jedem seelischen Vorgang in dieser Welt auch ein im Stoffe nachweisbarer, streng physikalisch auszudrückender Vorgang entspreche. Abfall auch von diesem Satz war für ihn Sünde wider den heiligen Geist. Auch das hat er so energisch wie denkbar und siebenmal unterstrichen immer wieder gesagt.

Er mußte es, — denn gerade hier setzte sein ganzes System "von unten" an. Man möchte sagen: sein ganzes originales Ideenleben wurzelt hier. Diese Wurzel gelöst — und es bleibt vom ganzen Denker fechner nichts übrig als ein paar geistreichelnde Einfälle und ein paar physikalische Handlangerdienste.

Aber das ist im Ganzen jetzt nur die eine Seite.

Es ist gewiß nicht zu leugnen, daß unter dem Worte "Materialismus" sich auch noch eine Reihe anderer Dinge zusammengefunden haben.

Das Wort ist selbst ein uraltsehrwürdig philosophisches,
— wie Cange mit Recht gesagt hat: es ist genau so alt
wie die Philosophie überhaupt. Entsprechend haben sich
philosophische Sätze auch im neunzehnten Jahrhundert damit
gedeckt.

Ein solcher naturphilosophischer Sat ist der: daß diese ganze naturgesetzliche Welt ein vollkommener Unfinn, eine zwecklose Chaoswelle, eine sich blähende und platzende Seisenblase sei.

Daß die Entwickelung nicht den Sinn eines allgemeinen "Empor" habe, daß sie vielmehr ebenfalls sinnlos sei, aufs Chaos loslause, wie sie vom Chaos gekommen.

Und daß ferner das Physikalische in der ganzen Welt das Absolute sei. Daß das Seelische da, wo es auftritt, bloß ein Erzeugnis dieses Physikalischen, oder besser noch gesagt, selber etwas Physikalisches sei. Eine Erscheinungssorm dieses Physikalischen. Empfindung, Bewußtsein, Iche Gefühl eine Form der physikalischen Naturkraft, eine Energiesorm wie Wärme oder Elektrizität oder Licht.

Und endlich, daß dieses seelische Produkt nur an einigen verhältnismäßig dünn gesäeten Stellen des großen physikalischen All-Alechanismus, nämlich bei den sogenannten lebenden Wesen, hauptsächlich bei den Tieren und in höchster Entsaltung nur beim Menschen, auftrete. Daß es aber auch dort bei jedem Individuum wieder endgültig verschwinde, sobald ein gewisser physikalischer Apparat, empfindungsfähiges Plasma, höheres Aervensystem, Gehirn, zerstört werde. Diese Sätze enthalten für sich wieder eine konsequente Naturphilosophie. Man kann sie vortragen als Bekenntnis. Man darf aber nicht übersehen, daß diese Sätze jetzt sich nicht ohne weiteres mehr bloß decken mit jenen Grundsätzen moderner forschungsmethode. Sie gehen darüber hinaus.

Es ist nicht dasselbe, wenn ich sage: alles in der Welt liegt in den Naturgesetzen; hat die Welt einen "Sinn", so kann auch er eben nur in ihnen und ihrem Thun stecken, andere Wege giebt's nicht, — oder wenn ich sage: die Naturgesetze haben keinen Sinn und die von ihnen besherrschte Welt ist deshalb sinnlos. Das letztere sagt mehr, und dieses mehr will erst wieder für sich bewiesen werden.

Genau so steht es mit dem Schluß, daß das Seelische ein Produkt des Physikalischen, eine Urt Energieform sei, daß Bewegung gelegentlich sich in Empfindung und Bewußtsein umsetze wie Arbeit in Wärme. Das ist nicht dasselbe wie der zuerst empirische und dann induktive Satz, daß wir Seelisches nur in Verbindung mit einem physikalischen Erzeignis auftreten sehen. Auch in diesem Falle fordert der neue Satz erst eine Begründung für sich.

Gerade dieser lettere Sat gilt aber in der Menge mit Recht als der engere materialistische Paradesat, der Dogtsche Cehrsat im Sinne einer conditio sine qua non des eigentslich philosophischen Materialismus.

Es bedarf in unserem Jusammenhange keiner Begründung oder Kritik dieser weiteren materialistischen Beweissführung. Es genügt die Einsicht, daß dieser strengere Masterialismus nicht von selbst zusammenfällt mit den großen methodologischen Grundthesen der modernen Natursorschung. Dann wird nämlich die Bahn frei für unseren psychologischen Faden in fechners Entwickelung in einem Schlage mit der Cösung von fechners Verhalten zu diesem Materialismus.

Us fechner bei Biot stand, statte er sich vollkommen zurückgefunden zu jenen Grundthesen der forschung, — er

verließ sie fortan nie mehr. Gleichwohl lockte ihn naturphilosophischer Ausbau über diese Chesen von unten nach oben. Nicht Okenisch, sondern selbständig. Aber auch nicht in dem zulett bezeichneten, engeren Sinne — materialistisch.

fechner ging mit dem Materialismus aus von jenen Grundthesen. Soweit war er Materialist und blieb es bis zum letzten Tag.

Alber an der Stelle, wo jene engeren materialistischen Sätze sich für ihr Teil selbständig philosophisch erheben über die einfachen Thesen der modernen Forschungsmethode, schwenkte er ab und trennte sich in immer weiterer Bahn von diesem Materialismus. Jenseits dieser Stelle ist er im Vogtschen Sinne nicht mehr Materialist. Er ist eben Fechner.

Höchst interessant — und damit sind wir auch wieder im biographischen Faden — ist nun die erste Unsatzstelle der Abschweifung. Gerade sie ist bestimmend gewesen für Fechners ganze weitere Ideenarbeit wie das Gewicht im Netz.

Der materialistische Satz, daß die Welt ein sinnloses Spiel der Kräfte sei, eine Seisenblase, die steigt und platzt, erschien ihm unsympathisch von der Gemütsseite. Aber mehr als das. Er erschien ihm logisch nicht beweisbar.

Der Untersatz der Forschung wies auf eine gesetzmäßig geordnete Welt, einen wahren "Kosmos". Das deutete doch eigentlich gerade auf das Gegenteil. Fechner fragte sich, wie der Materialismus trotzem auf jenen pessinnistischen Schluß habe verfallen können.

Uls maßgebend erschien ihm die materialistische Auffassung des Menschen. Der Mensch selbst war ja hier bloß eine absolut nichtige Seisenblase. Heute tauchte er auf, um morgen radikal wieder zu zerstäuben. Siel aber der Mensch, so mochte das All nachfallen. Wie fiesko seinem Mantel nachfällt. Aber in welcher Angel hing nun wieder diese Auffassung vom Menschen?

Sie steckte mit zwingender Logif in der Seelenfrage.

hier fam alles zum Klappen. hier fah sich fechner vor dem wahren Problem.

Die alte Gemütlichkeit, die eine freie Seele mit dem Körper schalten ließ und physikalische Kräfte aus dem Nichts schuf, existierte auch für ihn nicht mehr. Fragte sich jetzt bloß, ob deshalb der materialistische Weg der einzige naturphilosophisch zulässige sei.

fechner machte sich zunächst für sich jenen Unterschied ganz klar, den ich oben schon vorweggenommen habe. Er unterschied scharf zwischen dem echt naturgeschichtlichen Sate, daß jedes Seelische uns in Verbindung mit einem Materiellen erscheint, — und dem schon materialistischenaturphischen Sate, daß das Seelische ein Produkt des Materiellen sei.

Daß der lettere Satz naturphilosophisch das reine Erfahrungsgebiet überschritt, war ihm an sich kein Hindernis, ihn mitzumachen. Er wollte ja ausgesprochen auch in Naturphilosophie hinein. Aber er ahnte eine Gefahr darin, wenn man ihn proklamierte, eine rein logische Gefahr zunächst.

Die folge hat bewiesen, wie recht er gesehen. Um die Mitte des Jahrhunderts kam durch Mayer und Joule das Gesetz von der Erhaltung der Energie. Dieses Gesetz schloß alles Physikalische, Materielle in eine eherne, unzerreißbare Kette ein. Sollte das Seelische, sagen wir: die Empfindung, ein echtes Produkt körperlicher Vorgänge sein, so trat sie mit in den Aing des Energiegesetzes. Sie wurde eine Bewegungserscheinung, eine Schwingung der Moleküle gleich den anderen Energiesormen Wärme, Licht, Elektrizität und so weiter. Und so war es auch entschieden der Sinn der konsequenten Materialisten. Hier aber wehrte sich plöslich eine Art hausbackener Logik.

Es ging wie im Märchen von des Königs neuen Kleidern. Eine Weile träumt jeder, es sei alles in Ordnung. Bis ein unschuldiges Kind kommt und ruft: Der König läuft ja nackend. Das Unschuldsknäblein war in diesem kalle ein eisgrauer Physiker, der alte Emil Du Bois-Reymond. Er verkündete mit sehr laut schnarrender Stimme, daß sein Denkvermögen nicht auslange, um sich klar zu machen, wie Empfindung jemals sich aus physikalischer Bewegung solle "umsetzen" lassen. Hier seien schwingende Moleküle — dort das Gefühl "Ich sehe Rosenrot, rieche Rosenzouft". Wo da eine Brücke sinden?

Der alte schlaue Du Bois war dabei selbst vom Materialismus innerlich viel tieser durchtränkt, als er wußte. Er gab den Sachverhalt zu. Aber er bestritt, daß wir uns dabei etwas denken könnten. Und das war nun böse. Es schmeckte nach "Credo, quia absurdum" — "Es ist so, aber es ist eigentlich Blödsinn." Du Bois wagte ein großes Wort. Hier liege ein ewiges logisches Rätsel. Das "Wie" jener Unwandlung von Bewegung in Empfindung würden wir Menschen niemals begreisen können. Niemals würden wir wissen, wie "Materie denkt". Ignorabimus, Bum!

Es ist immer eine fatale Geschichte, wenn Natursorscher solche Schranken setzen. Das allgemeine Vertrauen auf die unbegrenzte Fortschrittsfähigkeit des wissenschaftlichen Denkens gerät ins Schwanken. Du Bois' Ignoradimus sah verzweiselt nach Bankerott einer ganzen Nichtung aus und ist scharf genug als solcher auch bezeichnet worden überall da, wo man dem Natursorscher und freien Naturphilosophen ohne-hin nicht grün war.

Diese gefährliche Linie hat aber fechner lange vorausgesehen. Ihm schien auf jeden fall praktischer, eine Naturphilosophie nicht mit einem so heiklen Satze anzufangen wie dem: das Seelische ist ein materielles Produkt, — wobei man dann alsbald vor dem logischen Kuhthor stand.

Diel rätlicher schien, den einfachen dahinter steckenden Erfahrungssatz zum Fundament zu behalten: Seelisches erscheint uns stets gleichzeitig mit Materiellem.

Jwei Dinge können sehr wohl stets gleichzeitig auftreten, ohne daß deshalb das eine das andere im groben Sinne erzeugt. Ich kann als Erfahrungsthatsache lernen, daß jedesmal, wenn ich einem bestimmten Menschen ins Untlitz schane, dort eine Nase und zwei Augen sichtbar werden. Deswegen ist aber kein logischer Grund dafür da, daß das eine Auge jedesmal das andere "erzeugte" — oder gar, daß beide Augen die Nase "erzeugten". Jedes Auge und die Nase besteht für sich, nur sind sie allemal gleichzeitig an umschränktem fleck sichtbar. In dieser Gleichzeitigkeit mag ich immerhin tiese Zusammenhänge ahnen, die ja bei der Existenz von Augen und Nase in demselben Menschengesicht offen klar vorhanden sind. Aber dieser Zusammenhang kann das äußerste Gegenteil sein eines unmittelbaren Derhältnisses von Erzeuger und Erzeugtem.

Der vorsichtigste Ausdruck, wenn wir über die wahren Beziehungen sonst nichts wissen, dürfte sein: die beiden Dinge erscheinen stets einander parallel.

Wenn das eine da ist, ist auch das andere da, — das ist vorläusig alles, was wir sagen können.

Fechner faste also den reinen Erfahrungssatz über Ceib und Seele in das Wort: Ceib und Seele sind stets parallele Erscheinungen. Es besteht ein Parallelismus zwischen Geistigem und Körperlichem.

Wo Geistiges auftaucht, erscheint immer auch ein Körperliches, das als Parallele gelten kann. Dieses Körperliche
hängt für sich regelrecht wie alles Körperliche in der geschlossen Kette des Gesetzes von der Erhaltung des Stoffes
und der Kraft, der Parallelismus des Seelischen ändert
daran nichts. Aber der Parallelismus ist eben thatsächlich
auch da.

Da nun das Seelische mit dem griechischen Fremdwort das "Psychische" ist, das Körperliche das "Physische", — so sindet sich von selbst das Wort ein: psychosphysischer Parallelismus.

Das war denn für fedzuer gleich ein Ceib, und Cebenswort, — wenn es auch, wohlverstanden, selber noch gar feine Naturphilosophie enthält, sondern bloß eine schärfere Wortfassung für jene Grundthesen der erfahrungsgemäßen Naturforschung.

Das einmal erledigt, ging aber fedzuer mit einem eigenen Gedankengang weiter ins feld, der zunächst, schien es, mit dem ganzen Streit über Materialismus oder Nichtmaterialismus wenig oder gar nichts zu thun hatte.

Er warf die Frage auf: wo beobachten wir in der Natur dem überhaupt eine seelische Parallele zum Physischen?

Diese frage berührte zunächst nicht die Philosophie, sondern anscheinend abermals bloß die nackte Sachforschung.

Der Naturforscher der Zeit antwortete durchweg: zunächst im Menschen. Dann in den höheren Tieren ziemlich
sicher noch; wir reden strupellos von einer Seele des Hundes,
wenn auch der Theologe hier schon nicht mehr mit will.
Undentlich dagegen schon beim niederen Tier; die Seele der
Auster ist schon eine Sache, wo auch der korscher schwankt.
So gut wie nichts bekannt ist über ein Seelenleben bei
Pslanzen. Gänzlich ausgeschlossen endlich erscheint eine seelische
Parallele zu anorganischen Stossen, Krystallen, Elementen,
Gestirnen; wer hier von Geist reden wollte, versiele noch
unter die dogmatische Theologie hinab in den ketisch und
Schamanenglauben der Neger.

50 die egakte Antwort der Zeit. Sie wurde damals gegeben und wird mindestens von den Pflanzen an abwärts heute noch von der überwiegenden Menge der egakten Naturforscher genau so gegeben. Die ungeheuere Masse des Kosmos erscheint als reine Entwickelung der physikalischen Linie, vom chaotischen Nebelssech des Orion bis zu dieser dicken Erdkugel. Erst auf dieser Erdkugel bewegen sich eine beschränkte Anzahl, im Verhältnis zu der kolossalen Kugel bazillenhaft kleiner Wesen — Menschen und

Tiere — bei denen eine seelische Parallele anstaucht. Und auch bei diesen taucht sie in jedem einzelnen Individuum nur auf für die kurze Zeit seiner Cebensdauer zwischen Zeugung und Tod. Im Tode sinkt auch jeder Tiere und Menschenkörper rein wieder in die physische Natur ab, seine Elemente werden hier wieder eingezogen in die Kette einsseitig mechanischer Vorgänge; die seelische Parallele dagegen ist dann verschwunden.

Fechner untersuchte friedlich die eigentliche Chatsachenbegründung dieser exakten Antwort.

Er fand, daß ihre Exaktheit in den wichtigsten Punkten nur indirekt auf wirklicher Beobachtung beruht, — vielmehr auf gewissen Schlüssen.

Thatsächlich hat jeder von uns echte, unmittelbare Beobachtung nur von einer einzigen seelischen Parallele in
der ganzen Welt, — nämlich von seiner eigenen. Bei allen
unseren lebenden Mitmenschen schließen wir dagegen nur
indirekt auf eine ebensolche Parallele.

Was wir sehen, hören, tasten, riechen von diesen Mitmenschen: alles ist nur Ünßerung der körperlichen Parallele.
Schallwellen, Lichtwellen kommen von dir zu mir herüber, —
Mechanisches. Ich greise deine Hand, — Körper. Ich sehe
dein Blut rinnen, sehe bei einer Operation selbst auf dein
zuchendes Gehirn, — aber alles Körper, immer nur Körper.
Die seelische Parallele erlebe ich nur bei mir. Bei dir
schließe ich auf ihre Existenz wegen gewisser Ühnlichkeiten
des Körperlichen zwischen dir und mir, — das ist aber
alles. Weitere Beweise als diesen Schluß giebt's nicht.

Ann ist es aber um solche Unalogieschlüsse ein eigenes Ding. Ist man erst auf sie augewiesen, so gewinnt das rein philosophische Deuken viel mehr Spielraum als vor wirklich exaktem Beobachtungsmaterial.

Die Frage nach der Existenz seelischer Parallelen in der Welt spitte sich für fechner zu der Frage zu, wie weit

man im einzelnen jenen Schluß, jene Unalogie von uns auf andere treiben wollte.

Bei den höheren Tieren gab das körperlich greifbare Nervensystem einen Unhalt. Bei den niederen wurde das problematisch, bei den Pslanzen ganz beweislos. Trotzdem verknüpfte ein unverkennbares Band alle diese Wesen stufensweise nach unten miteinander gerade in ihrem Körperbau. Nirgends körperlich ein Riß, ein absolutes "Unders". Die Organe lösten sich allmählich auf in eine allgemeine Körpermasse, die sie aber offenbar ersetzte. Dom niedrigsten Leberwesen ging dann diese körperliche Seite lückenlos, wie es schien, auch ins Unorganische über.

Eben gerade, da kechner sich eindachte, wich auf der ganzen Linie der korschung die Annahme einer besonderen "Cebenskraft" sichtlich zurück. Alle körperlichen Worgänge auch der Tiere und Pflanzen unterlagen nur denselben Aaturgeseten, die in Physik und Chemie gewonnen wurden. Das neue Gesetz von der Erhaltung der Energie waltete auch im Eichbaum wie in der Koralle, im Hund wie im Menschen. Wirklich spann sich, wenn das Körperliche rein maßgebend sein sollte, die prägnanteste Ähnlichkeit vom Menschen bis zum kernsten Aebelssech durch das ganze All. Nicht nur Ähnlichkeit, — eine innerlichste Gleichheit geradezu. Der Mensch siel körperlich zu Boden nach demselben Gesetz der Schwere, das den Sirius und seinen Bruderstern viele Billionen Meilen von unserer Sonne in der Schwebe hält.

Und hier schon dämmerte fechner, dem Grübelnden, das größte Ceitmotiv seines Cebens auf, — das naturphilosophisch entscheidende.

Er warf die ganz simple, ganz nüchterne, ganz unmystische, untheologische, nicht einmal vom Gemüt irgendwie beeinslußte Sachfrage auf: — welcher Grund liegt eigentlich vor, die seelische Parallele nicht für die ganze, im Naturgeset einheitlich verknüpste Körperlichkeit anzunehmen? fünfzig Jahre lang hat fechner diese frage immer wieder gestellt, ohne sich überzeugen zu können, daß jemand ihm ein stichhaltiges Gegenargument beibringen könne.

Weder Theologen, noch Philosophen, noch Naturphilosophen, noch Naturforscher schienen ihm auch nur den Schatten eines solchen zu liefern.

Jeder fortschritt zur mechanischen Welteinheit, den die Naturforschung fand, erschien ihm als Wasser auf seine Mühle.

Der ganze Darwinismus war ihm nur ein neuer Beweis. Je besser die materielle Rechnung stimmte, — desto größer die Wahrscheinlichkeit, daß auch die geistige im ganzen stimme.

Es ist wichtig, sich klar zu halten, daß diese kechnersche Derallgemeinerung des seelischen Analogieschlusses an und für sich noch nicht im Gegensatz steht zu jenem materialistischen Schluß, wonach die Seele ein Produkt des Materiellen ist. Man kann ihm streng materialistisch die Kassung geben, daß alles Materielle eben beständig Seele erzeugt. Jones Dilemma, wie Bewegung Empsindung schaffen soll, bleibt ja darin. Aber wer sich mit dem, wie immer es sei, absündet, der kann sich auch materialistisch in die Kechnersche Idee eindenken. Jedes materielle Geschehen erzeugt eben dann Psyche unter allen Umständen.

Thatsächlich kommen die entscheidenden Punkte, wo sich der Unterschied vom gewöhnlichen Materialismus zeigt, erst zum Vorschein in gewissen Folgerungen, die Fechner selbst allerdings sogleich mit Nachdruck zog.

Er schlug zunächst innerhalb des aufgestellten neuen Problems wieder einen individuellen Weg ein.

Gesetzt wir geben einmal zu, alles Physische in der Welt habe eine seelische Parallele. Dann ist folgende Meinung möglich als nächster Schluß. Alles Materielle, Physische in der Welt wird vom modernen Natursorscher ziemlich allgemein

gedacht unter dem Bilde einer ungeheueren, welterfüllenden Wolfe einfachster Körperchen, der Utome. Körperchen oder auch (in mehr dynamistischer Theorie) bloß Kraftpunkte; das sei hier einerlei. Also erhielte jeht jedes dieser Körperchen eine seelische Parallele. Wir kämen auf die "Atom Seele".

Oberstächliche Urteiler, die Fechner nur nach Hörenssagen abhandelten, haben gelegentlich immer einmal wieder fechner als den modernen Dater der Atoms-Seelenscheorie hingestellt. In Wahrheit ist gerade er diesen Weg nicht gegangen. Die Theorie des beseelten Atoms ist mehrere Jahrzehnte später im Jahrhundert von Jöllner und, sehr ausführlich und anschaulich, besonders von Haeckel aufgestellt worden. Haeckel stand dabei fechners naturphilosophischen Ideen vollkommen sern. Fechner, der es noch erlebte, hat im einzelnen sowohl gegen Jöllner wie gegen Haeckel polemissiert und seinen eigenen Weg scharf gegenübergestellt. Das ist auch einmal wieder wesentlich zur Kenntnis der Dinge.

fechner ging auch für die weitere Betrachtung der seelischerkörperlichen Tusammenhänge vielmehr streng von dem aus, was dem ganzen Unalogieschlusse zu Grunde lag: — vom Menschen.

Der Mensch lag zu Grunde, — nicht das Altom. Der Mensch, jeder einzelne für sich, ist das einzige sichere Beispiel einer psychophysischen Parallele. Don hier müssen wir zunächst schließen. Dieser Mensch ist aber sogleich auch für weiteres ein überaus lehrreiches Beispiel.

Sein Leib besteht aus einer ganzen Mildzstraße von einzelnen Atomen. Keine höchste Tiffer reicht da. Schon sein Gehirn ist ein ganzes Weltsystem hinsichtlich der Jahl seiner Atome. Crotzdem: ein großes Wunder. Die seelische Parallele zu diesem ungeheueren Komplex erleben wir an uns selber nicht als eine ebensolche Mildzstraße und Weltenwolke getrennter Atom: Seelen, sondern als Einheit, als unser Gesant: Ich.

Dieses einheitliche "Ich" der Seelenparallele entspricht offenbar einer geradezu kolossalen, unfaßbaren körperlichen Vielheit.

Gerade in der Zeit, als fechner seine ersten Ideen sich ausbildete, hatte man über diese Vielheit sogar noch etwas Neues gelernt.

Die Zellen-Theorie war aufgestellt worden.

Der ganze Körper mit Einschluß des Gehirns beim Menschen seizte sich, so erfuhr man jetzt, aus Milliarden kleiner, aber durchweg doch noch mikroskopisch recht gut sichtbarer organischer Körperchen zusammen: aus den sogenannten "Zellen". Später hat Virchow gelehrt, den ganzen Menschen regelrecht aufzusassen als einen "Zellen. Staat", einen echten körperlichen Sozialverband seiner Zellen. Das hat dann noch weiter Haeckel ausgebaut, der in der lichtvollsten Weise auch schon zeigte, daß, wer eine Utome Seele annehme, auch noch weiterhin und schon ein Stück höher hinauf eine Zelle Seele annehmen müsse. Jedenfalls sind diese Zellen in noch weit höherem Grade direkt auschaulich zu machen als zusammensetzende Vielheit des Menschenkörpers als die selbst nur hypothetischen Utome.

Ob aber nun Atom-Seelen oder Zell-Seelen für sich existieren mögen, — auf keinen fall kommt man auch so um die große Merkwürdigkeit, daß für uns als seelische Parallele zu der ganzen Körpervielheit schlechterdings nur wieder eine Einheit — unser seelisches Ich — erscheint.

Da wir nun kein anderes echtes Beispiel überhaupt haben für die Beziehungen der seelischen Parallele zur physsischen, — 60 entnahm fechner dieser Chatsache seinen zweiten psychophysischen fundamentalsat: ein physisch Dielsfältiges kann eine seelische Einheit als Parallele haben.

Und dieser Satz jetzt war für den Naturphilosophen von der kolossalten, gar nicht zu überbietenden Wichtigkeit. Nicht zu leugnen war: auch die "Vielheit Menschenförper" war physisch eine gewisse Einheit. Die Atome oder viel besser noch gesagt: die Zellen bildeten ein auch äußerlich recht wohl erkennbares System. Allerdings als Körperliches ein der Körperwelt angehöriges, mechanisch darstellbares System. Aber doch auch so eine gewisse höhere Einheit innerhalb des großen mechanischen Allgemeinbetriebes der Welt.

Diese Unalogie war so auffällig, daß der Satz auf der Hand lag: die körperliche Dielheit, die eine seelisch einheitsliche Parallele besitzt, giebt sich daran zu erkennen, daß sie auch körperlich ein bis zu gewissen Grenzen geschlossens mechanisches System darstellt.

Oder umgekehrt: alle geschlossenen Systeme in der mechanischen Welt besitzen eine einheitliche seelische Parallele,
— ein seelisches "Ich".

In diesem Angenblicke ist es in der fechnerschen Weltanschauung, als gebe es einen großen Auck. Schwarze Vorhänge flattern überall auseinander. Es wird plötslich Cag.

Mein einzelner menschlicher Ceib ist ein solches geschlossense mechanisches System. Vicht absolut geschlossen, aber das ist (das Grundbeispiel meines Ich beweist es) offenbar auch nicht nötig. Jeder andere Menschenleib ist auch eines. Alle Tierleiber. Überhaupt jedes organische Individuum, einerlei welchen Grades. Aber auch die Erde ist ein solches System. Das Planetensystem ist eines. Das figsternsystem, zu dem unsere Sonne gehört. Das All mit seiner allgemeinen Naturgesetzlichkeit.

Diese Systeme umfassen einander. Die Erde die lebenden Wesen. Das Planetensystem die Erde mit den anderen Planeten und der Sonne. Unsere Figsterninsel Millionen Sonnen. Endlich das 2001, der Kosmos alles für uns Denkbare.

Und dazu nun entsprechende seelische Einheiten als Parallelen!

Jedes System ein seelisches Ich. Diese seelischen Ichs gleichzeitig sich aber auch wieder umgreisend, nach oben zu ineinander hängend gleich den Körpersystemen. Bis der ganze Kosmos (mit seiner unendlichen Dielheit aller Systeme doch als "Kosmos" selber auch ein höchstes System) die Alls-Einheits-Parallele zeigt: — die Alls-Seele, die aber genau nach dem Muster unserer Seele auch nicht in ungezählten Einzelparallelen der Untersysteme zersließt, sondern als Ganzes erst recht wieder eine Einheit besitzt, — das Alls-Ich.

fechners Weg bis hierher hatte den Materialismus, wie gesagt, kaum gestreift. Jeht lag die erste, größte Weltfolgerung des Materialismus für fechners Auffassung zerschmettert am Boden.

Über die "Sinnlosigkeit" des All-Mechanismus erhobsich, gefolgert aus der Existenz gerade dieses All-Mechanismus, der All-Sinn in Gestalt der psychischen Parallele zum psychosphysischen Weltprozeß, der All-Seele.

Alber wie stand es mit dem Menschen nun selbst?

Dem Materialismus hatte er den Ausgangspunkt zur vernichtenden Kritik des AllsSinns geliefert. Weil der Mensch Seifenblase war, galt das All als solche.

fechner kam jetzt vom All-Sinn, den das Phänomen des menschlichen Ich geliefert, zum Menschen zurück. Und bei dieser Rückkehr siel nun für fechner auch das materialistische Menschen-Argument als solches dahin.

Junächst fiel die leidige Isolierung der einzelnen menschlichen Seelen-Parallele. Es war nicht mehr so, daß hier
eine Seele stand und dort eine, — und dazwischen bloß Mechanisches ohne Parallele und solches Mechanische in alle Weiten
des Alls dann kalt und einsam hinaus. Die menschlichen
Parallelen wurden umfaßt von höheren Systemeinheiten bis
lehthin zur Alls-Seele, — sie schwammen darin genau so, wie
der Menschenleib in der Gravitation etwa der Erde, Sonne,
Tentralsonne u. s. w. schwimmt.

Lag zwischen Mensch und Mensch für diese beiden bloß eine scheinbar seelenlose Welt der mechanischen Enft- und Sichtschwingungen, — so mußte in der nächsten, höher umfassenden Seeleneinheit (der nächsten "Synechologie", wie Fechner gern sagt), deren mechanisches System nicht bloß die beiden Menschengehirne, sondern auch noch die Zwischenwellen in Luft und Lichtäther umfaßte, auch diese Verbindung "seelisch" sein. Die Öde zwischen Seele und Seele schwand. In immer höheren Einschlägen, höheren Melodieen erklang das All seelisch über uns hinaus, — unendliche Ketten immer kühner umeinandergeschachtelter mechanischer Systeme empfanden sich alle als Ich-Einheiten, durchlebten als Ich alle Dinge des Kosmos.

Dennoch. Wenn nun die Ich-Parallele des Menschen nach der kurzen Spanne des Cebens abriß, — war nicht doch alles beim Allten?

Das Ill mochte Sinn haben für sich, angenommen, daß sein Entwickelungsspiel unsterblich war. (Clausius hat selbst das später von der mechanischen Wärmetheorie aus bestritten.) Ich hatte jedenfalls keinen. Hing ich lebend in noch so viel Synechologieen wie in Mahomets sieben Himmeln, — ich starb eines Cages und der Sarg siel in die Ceere. Wowar die zeitliche Synechologie, die mich davor bewahrte?

Und mit Ruhe nimmt Sechner auch diesen Handschuh auf.

Ja, er hat ihn im öffentlichen Vortrag seiner Ideen von allen zuerst aufgenommen. In jenem kleinen "Büchlein vom Leben nach dem Tode", das schon 1836 erschienen ist.

Unser seelisches Ich während des Cebens ist die einheitliche Seelenparallele zu dem verwickelten System unseres vielzelligen materiellen Leibes. Gut.

Dieses Ceibessystem zerbricht als solches im Tode. Damit ist seine einheitliche Ich-Parallele hin. Daran zweiselt kechner nicht. "Die sind nun tot", sagt auch er mit kalstaff, "da hilft kein Beten." Es giebt auch für kechner keine

Seele, die sich jetzt "schwinget", während der Ceib auf dem Kanapee bleibt. Eisern wie die Urgesetze der Welt ist auch der psychophysische Prozeß, — unerbittlich.

Aber fechner macht eine Abschweifung.

Denken wir uns ein Kind im Mutterleibe. Tod und Geburt, wie oft sind die miteinander verglichen worden. Im Mutterleibe entsteht jenes verwickelte mechanische System, das wir im Ceben als Körper gebrauchen. Entsteht auf Grund tieser Vildungsnotwendigkeiten. Eines Tages tritt das Kind ans Licht der Welt. Sein Körpersystem ist da und funktioniert. Und alsbald, genau entsprechend, funktioniert auch seine psychische Parallele. Immer mit Ich-Einheit, obwohl mit den Jahren, entsprechend den Wandlungen des Apparats, recht verschieden in allem übrigen. Kinderseele erst, Jünglingsseele dann, Mannesseele, endlich Greisenseele. Iber immer eins langsam auf dem früheren ausgebaut, ohne Bruch des Ich.

Unn kommt der Tod. Da liegt der Mechanismus, starr wie eine nicht mehr aufgezogene Uhr. Giebt es nun gar kein an das bisher bestehende System anschließendes materielles System mehr außer dieser Leiche?

fechner fagt: es giebt ganz zweifellos noch eines.

Wie das Kind im Mutterleibe langsam einen Ceib als System entwickelte, — so hat der Mensch in seiner ganzen weiteren Cebensdaner thatsächlich auch einen materiellen Leib entwickelt: seine Wirkungen.

Sie strahlten beständig von seinem engeren System aus, alle mit individueller Marke ins Weite entsandt, ein ungeheueres höheres System, das der Cebende wellenschlagend um sich her erzeugen mußte im Banne der in ihm mächtigen Naturgesetze. Bei jedem ist es verschieden. Wer es am letzen Tage in einem wunderbaren Hohlspiegel singe, der erhielte die ganze Individualität, und noch unendlich bereichert sogar, zurück.

Alle diese Wirkungen liegen genan wie der Leib selbst in dieser Welt, im Materiellen, Mechanischen, — aber sie liegen darin mit der unabänderlich ewigen Marke auch dieses individuellen Systems, von dem sie ausgingen. Ann ninmt der Cod den Ausgangspunkt fort. Bleibt nun plöhlich nichts übrig?

Thatsächlich bleibt auch über den Tod hinaus dieses ganze weitere mechanische Individualsystem.

Alle materiellen Wirkungen, alle Kraftwirkungen, die von dem verstorbenen Individuum einst im Ceben ausgingen, nur von ihm ausgehen konnten und bis in alle fernsten Weltenräume und Weltenzeiten ewig seine individuelle farbe tragen werden, sind ja noch da, — gleich den Lichtwellen eines Sternes, der, selbst heute längst erloschen, doch noch sein ausgestrahltes Licht in unendliche Räume weitertreibt und fernsten Ungen nach Myriaden von Jahren immer noch als "Stern" erscheint.

Ein System, ein materielles System: — da muß aber auch wieder nach fechners Grundsat eine psychische Parallele sein, ein seelisches Ich.

Wie, wenn gerade der Todesmoment der fertige Geburtsmoment dieses höheren Systems und seiner Parallele wäre? Wenn der Mensch stürbe, weil sein größerer, weiterer Leib fertig geworden ist, — wie er einst geboren wurde, weil sein Kindesleib fertig war?

Der Tod wäre so bloß ein Entwickelungsmoment.

Kein Zweifel aber, daß, falls da eine glatte, sich genau ablösende Entwickelungslinie liegt, auch die nächste Seelen-Parallele dieses "Thatenleibes" oder "Wirkungsleibes" keinen Riß gegen die nächste des Zellenleibes empfände, sondern aus ihr hervorginge wie die Seele des Greises aus der des Mannes und die aus der Kinderseele.

Der Tod wäre in gewissen Sinne ein Jungbrunnen, der den Greis überböte, wie das Kind, das atmet und die Augen aufschlägt, den ausgelebten Embyro.

Man sieht deutlich: wie fechners "Weltseele" durchaus nicht im gewöhnlichen pantheistischen Sinne individualitätslos gedacht ist, sondern als höchste psychische Ich-Parallele des umfassendsten mechanischen Systems das absolut höchste Individum darstellt, — so ist auch diese fechnersche Unsterblichkeitslehre ganz und gar nicht gleich mit dem bloß symbolischen Begriff eines Fortlebens des Einzelmenschen in seinen Wirkungen.

Diese Wirkungen bilden selber wieder den Ceib eines anschließenden "Ich" über den Tod hinaus. Ihre Seelenparallele erlebt weitere Entwickelungen, die wir allerdings objektiv bloß in weiteren Schicksalen der Wirkungen projiziert sehen. Schmerzliche jedenfalls und freudige. Im ganzen denkt sich fechner den Prozeß als letzthin länternden. Wie ja die fortschreitende Gesamtentwickelung der materiellen Welt alle bösen Wirkungen mehr und mehr paralysiert, alle guten fördert und mitnimmt.

Diese Entwickelung der Welt zu immer Besserem war übrigens selber wieder eine neue kolgerung. Ehe wir aber dahin mitgehen — ausgesprochen hat sich kechner erst viel, viel später wissenschaftlich scharf darüber — machen wir beim Biographischen jeht zwangsweise halt.

fechners eigene psychophysische Erdenwallfahrt nötigt zu einer seltsamsten Station.

Das Büchlein vom "Ceben nach dem Tode" war als erste frucht der großen inneren Ideenentwickelung in die Welt gegangen, — ein paar Aphorismen einstweisen, die für Uneingeweihte allerdings heute noch in dieser form Hieroglyphen sind. Alles schien im glänzendsten Aufgang. Eine neue Naturphilosophie trotz, — nein, mit Viot. Da trat eine furchtbare Kriss in des Meisters Ceben ein.

Fechner hatte sich jetzt eine ganze Reihe von Jahren hindurch in einer heldenmätigen, aber zugleich auch tief beklagenswerten Weise überarbeitet. Zuletzt wuchs ihm das über den Kopf.

Die Heirat, so glücklich fechners She war, schus größere Sorgen. Die Professur, scheinbar eine materielle Rettung, forderte doch auch ganz besondere, eine ganze Menschenkraft allein erschöpfende Arbeitsleistung. In einer unglücklichen Stunde wirtschaftlicher Verlegenheit hatte sich fechner nun auch noch zugleich mit ihr die Redaktion eines jener hoffmungslosen Riesenunternehmen aufgebürdet, die ein einzelner auch als Herkules nie bewältigen wird, wenn ihm nicht ein Stab bester Helfer zur Seite steht: eine Art Konversationserischen, das "Hauslezikon" des Breitkopf-Härtelschen Verlages. Acht starke Bände sind davon erschienen; etwa ein Drittel des Textes wird fechner selbst zugeschrieben; ein Bravourstück zugleich und ein halbes Todesurteil.

Dazu kamen die "eigenen Arbeiten". Fechner hat öfter geklagt, er habe keine mathematischen Anlagen. Man möchte es ihm glauben, wenn man an den ausgesprochen ästhetischen Tug seines Wesens denkt. Anderseits ist aber außer Zweisel, daß Fechner als Natursorscher gerade auf dem Gebiete der egakten Physik, wo mathematische Behandlung unerläßlich ist, unumstritten glänzend stets seinen Mann gestanden hat. So wird man jenes Selbstbekenntnis dahin umdeuten müssen, daß er auf mathematischem Gebiete immer noch mehr arbeiten, einen noch größeren fleiß, eine strengere Selbstzucht anwenden mußte, als sonst für seine Forschungen nötig wurde. Das Genie ersetzte ihm hier nichts; jeder Wert mußte in reiner, harter Arbeit ausgezahlt werden.

Lag hier schon ein vermehrter Kraftverbrauch, so zeigte sich ein anderer in seinem Mangel an Mitteln für die äußeren Forderungen experimentellen Forschens.

Don früh an hat sich sechner in einer bewundernse würdigen Weise daran gewöhnt, mit dem schlichtesten Hande werkszeug im Praktischen zu arbeiten. Der Zug bedingt abermals eine Ühnlichkeit bei ihm mit Darwin. Es entsprang ein Teil glücklicher Unabhängigkeit daraus. Aber

Der Kranke 309

wieder mehrte sich auch die Arbeit. Und schließlich erwuchs gerade von hier noch eine besondere Gefahr. Das billigste Experimentierobjekt für einen unbemittelten Gesehrten ist der eigene Körper. In seinem Unglück geriet sechner im Gesolge optischer Untersuchungen ("über subjektive Karben und Nachbilder im Auge" — an sich höchst wertvolle Untersuchungen) in eine Bahn von Experimenten, bei denen er seine eigenen Augen in einer Weise zum Versuchsobjekt machte, daß die schlinumsten solgen unvermeidlich wurden. Es ist eine bekannte Chatsache, daß bei schon vorhandener Überlastung und nervöser Überreizung des Gehirns gerade eine Mehrarbeit, die dem Auge auferlegt wird, die bedenkslichste Steigerung ist, die alle Gehirnsymptome sosort auf die Spitze treibt.

fechner erfrankte schwer.

Ein chronisches Aervenleiden lähmte nach und nach seine ganze Chätigkeit. Die Augen versagten plöhlich, in einer Weise, die nicht eine akute ängere Krankheit erkennen ließ, sondern auf eine furchtbare verheerende Störung im innersten Aervenapparat des Sehens deutete. Nicht eigent, lich Blindheit, sondern nervöse Lichtscheu stellte sich ein, die jeden Lichtreiz zum quälenden Schmerz machte. Jahrelang saß der arme Kranke mit einer Maske im verdunkelten Jimmer. Und selbst das geschlossene Auge in der änßersten sinsternis marterte unablässig flackernder Lichtschein, — eine verzweiselte form "subjektiven Sehens", die der forscher nicht für sich geahnt, als er in emsiger Arbeit die farbigen Nachbilder im ermüdeten Auge zum Gegenstand wissenschaftlicher Studien gemacht hatte.

Dann entwickelte sich ein Magenleiden, das zu unmittelsbarer Cebensgefahr wuchs.

Der Körper verweigerte jede Nahrungsaufnahme. Die Ärzte standen ratlos vor dem Problem eines Menschen, der inmitten aller Kunst und Pslege dem Hungertode entgegenging. Als hier eine schwache Besserung wie durch ein Wunder im lehten Moment noch eingetreten, brach das Augenleiden wieder mit verstärkter Macht aus. Und zu allem körperlichen Martyrium kam endlich, lange besürchtet, die höchste Gefahr: die Anzeichen beginnenden geistigen Verfalls.

Es stellte sich "Gedankenzwang" ein. Mit einer beispiellosen Energie hat allerdings der Versinkende dagegen ans gekämpft. Spätere Unfzeichnungen des Genesenen, psychologische Dokumente ersten Ranges, geben einen Einblick in diese Kämpfe, wie er greller nicht gedacht werden kann. "Ein Hauptsymptom meiner Kopfschwäche", erzählt fechner, "bestand darin, daß der Cauf meiner Gedanken sich meinem Willen entzog. Wenn ein Gegenstand mich nur einigermaßen tangierte, so singen meine Gedanken an, sich fort und fort um denselben zu dreben, kehrten immer wieder dazu zurück, bohrten, wühlten sich gewissermaßen in mein Gehirn ein, so daß ich das deutliche Gefühl hatte, mein Beist sei rettungslos verloren, wenn ich mich nicht mit aller meiner Kraft entgegenstemmte. Es waren oft die unbedeutenosten Dinge, die mich auf solche Weise packten, und es kostete mich oft stunden, ja tagelange Arbeit, dieselben aus den Gedanken zu bringen. Diese Arbeit, die ich fast ein Jahr lang den größeren Teil des Tages fortsetzte, war nun allerdings eine Urt Unterhaltung, aber eine der peinvollsten, die sich denken läßt; indes ist sie nicht ohne Erfolg geblieben, und ich glaube der Beharrlichkeit, mit der ich sie getrieben, die Wiederherstellung meines geistigen Vermögens zu verdanken, oder wenigstens halte ich sie für eine Vorbedingung, ohne welche diese Wiederherstellung nicht hätte zustandekommen können."

In der Welt verbreitete sich die Nachricht, fechner sei erblindet und geistesfrank.

Die ofsizielle Leipziger Physik-Professur wurde an Wilhelm Weber von den stellenlosen "Göttinger Sieben" vergeben, Jechner auf ein karges Wartegeld gestellt. Selbst den engsten Die Rettung 311

freunden begann der einsame Kranke in seiner dunklen Zelle zu versinken; man gab ihn auf, man wunderte sich zu hören, daß er noch lebe. Das letzte Licht dieses trüb verblassenden Gelehrtenhauses, in dem eine Weile so glückliche Menschen gewohnt, schien nur noch in der unermüdlich treuen frau und Pslegerin zu strahlen.

Der Höhepunkt der Tragödie fällt auf den Sommer 1843. Dann, im Herbst, begannen auf einmal die körperlichen Leiden nachzulassen, rasch, unbegreisslich, wie sie einst aus dem geheimnisvollsten Innern des gequälten Organismus aufgestiegen waren.

Die Ilngen vertrugen plötslich wieder Licht.

Der Geist allerdings zeigte sich für den ersten Moment noch so geschädigt, daß er selbst das erwachende Gefühl einer Genesungsmöglichkeit nur mit einer Krifis fast bedent. lichster Urt aufnahm. "Die so rasche günstige Umwandlung", so definiert wieder fechner selbst später überzeugend flar seinen Zustand, "die in meinem physischen und psychischen Cebensprozeß eingetreten war, die Art, wie sie erfolgt war, versetzten mich im Caufe des Oktobers und teilweise Novembers in einen eigentümlichen, überspannten Seelenzustand, den ich vergeblich zu schildern versuchte, zumal mit dem Vorübergehen desselben auch die klare Erinnerung größtenteils verschwunden ist. Gewiß ist, daß ich damals glaubte, von Gott selbst zu außerordentlichen Dingen bestimmt und durch mein Ceiden selbst dazu vorbereitet zu sein, daß ich mich im Besitze außerordentlicher physischer und psychischer Kräfte teils schon wähnte, teils auf dem Wege dazu zu sein glaubte, daß mir die ganze Welt in einem anderen Lichte erschien, als früher und als jetzt, die Rätsel der Welt sich zu offenbaren schienen, mein früheres Dasein geradezu erloschen und die jehige Krisis eine neue Geburt zu sein schien. Offenbar war mein Zustand dem einer Seelenstörung nahe, doch hat sich allmählich alles ins Gleichgewicht gesetzt."

Im Jahre 1846 erschien zuerst wieder ein Werk von fechners Hand: die kleine Studie "Über das höchste Gut",
— eine philosophische Studie. Im Revolutionsjahre folgte "Nanna oder Über das Seelenleben der Pflanzen". Nochmals drei Jahre später "Tende Weesta oder Über die Dinge des himmels und des Jenseits vom Standpunkte der Naturebetrachtung", diesmal ein philosophisches Werk vom größten räumlichen Umfang, drei im format kleine, aber dicke Bände.

In Kreisen, wo man fechner bisher nur als Physiker von kach und allenfalls noch als "Dr. Mises" gekannt, erschien der ganze Mann wie vertauscht.

Diese Bücher waren alles eher als streng wissenschaftliche Urbeit, obwohl sie zum Teil in wissenschaftliche Debatten eingriffen oder wenigstens einzugreisen behaupteten.

Es waren aber auch keine Mises-Schriften, keine Scherzbücher mit leicht zu durchschauender satirischer Absicht, wofür man diese Mises-Bücher (und auch noch das "Büchlein") allgemein gehalten hatte. In der Schablonenrede des Tages fand man nur den Ausdruck dafür, der eigentlich gerade der rechte war, dem es aber damals wie später nicht an bitterbösem Beigeschmack sehlte: — Naturphilosophie.

Man stand damals zwar noch nicht auf dem späteren karnevalistischen Standpunkte, der im Genie eine form des Wahnsinns, eine pathologische Gehirnerscheinung sieht. Aber wohlwollende Urteiler fanden doch schon keine simmerichere Erklärung, als daß fechner, der Naturphilosoph, ein indirektes Produkt seiner schweren Krankheit im mehr oder minder pathologischen Sinne sei. "Dem rabbelt's, schoint's." Und man hatte ja im engeren Kreise wenigstens munkeln hören, daß es dem Doktor Mises in der Zwischenzeit einmal wirklich "gerabbelt" habe. Nachwehen also!

Die liebenswürdige Vermutung hat nur den einen fehler, daß sie rein historisch sich nicht halten läßt.

Jenes "Büchlein vom Ceben nach dem Tode" ist vom August 1835 aus Gastein datiert. fechner ging ins Bad damals, weil sich erste Anzeichen von Übermüdung durch allzu intensive Arbeit gezeigt hatten. Don der eigentlichen Krankheit aber war zur Zeit noch keine Rede. Gleichwohl enthält dieses Büchlein bereits im Kern den ganzen Ausbau des philosophischen Systems auf psychophysischer Grundlage.

Und zum Überstuß hat kechner selber sich auch noch klipp und klar zur Sache geäusert: er würde die Krankheit nicht überstanden haben, wenn ihn nicht gerade diese vorher gewonnenen Welt-Ideen darin getröstet hätten.

Alls uralter Mann sagt er das, sechsunddreißig Jahre nach der Kriss. — "Der Materialismus, dem ich als Student der Medizin, wie heute noch fast jeder Student der Medizin, verfallen war, die Schellingsche Naturphilosophie, die mich zuerst mit einer ganzen Zeit darüber hinausführte, um freilich die Zeit nachmals nur um so tiefer darein zurücksinken zu lassen, konnten mir wohl fruchten, die Erkenntnis von Ungenügendem zu Genügenderem fortzuleiten; aber wie fie an sich selbst zuletzt das Denken unbefriedigt gelassen, hätten sie mir auch keine frucht für das Leben getragen, als das Bedürfnis an dasselbe herantrat, eine Stütze, die fein Wissen um Nahes und Gegenwärtiges und kein Verlassen darauf bot, darüber hinaus zu suchen . . . . . Und wäre nicht der finstersten und scheinbar hoffnungslosesten Zeit meines Cebens der erste Unbruch der Tagesansicht in den Ideen des "Büchleins vom Ceben nach dem Tode" schon vorausgegangen, . . . . . so hätte ich jene Zeit nicht ausgehalten."

Diese schlichten Worte stellen aber nicht nur den geschichtlichen Sachverhalt einfach klar, sondern sie deuten
auch die Linie an, wo die Krankheitszeit wirklich eingegriffen hat.

Der grübelnde Gedanke hatte im Caufe der dreifiger Jahre jene ganzen Staffeln zurückgelegt von den Grund.

thesen der modernen Natursorschung bis zur All-Seele und zur individuellen Unsterblichkeit im psychophysischen Sinne.

Jett sette wirklich die Krankheit ein.

Cange, öde Jahre hindurch sah fedner sich von jeder Möglichkeit abgeschnitten, seine äußeren wissenschaftlichen forschungen weiter zu führen. Alles gleichsam konzentrierte sich auf sein Innenleben.

Was er vorher mit dem kühnen Mute des Naturforschers, der sein Denken allezeit sicher im Zügel hält, aber
gerade deshalb sich auch etwas erlauben darf, ersonnen, was
er als Mises bis ins Paradozeste verfolgt mit dem sorglosen
Sichgehenlassen des freien Cogikers, — das mußte jetzt eine
schwere Probe der Praxis bestehen.

Konnten solche Hypothesen wie die von der Welt-Seele, wie die von der künftigen Existenz des Individuums in der rafsinierten korm, die ihnen der Skeptiker als lehte Möglichteit gelassen, wirklich Trost geben im äußersten Zusammenbruch eines Menschenlebens?

fechner war, als die Krankheit ihn verließ, als auch jene letzte Kriss von Größenwahn als pathologisches Moment überwunden und die ganze Kraft des Denkens unzweifelhaft wieder erworben war, vollkommen überzeugt, daß die Probe gelungen sei.

Wenn er jett mit seinen Ideen in rascher folge, in sorgsamster Behandlung wie mit einer Cebensarbeit hervortritt und alle Welt auf einmal bloß noch hierfür zu interesseren sucht, so ist darin das ganz Veränderte seiner inneren Auffassung gezeichnet.

Es handelt sich ihm nicht mehr bloß um Hypothesen, sondern um Ideen, die der Menschheit Trost geben können.

Die Menschheit des neunzehnten Jahrhunderts brauchte nicht nur forschung, nicht nur nachte wissenschaftliche Chatsachen.

Sie brauchte eine Stimmungsfarbe zu alledem: sie brauchte Optimismus.

Nanna 315

Das ist der slammende Brundgedanke, der fortan kednners Bücher beseelt. Nicht aus einfachen Erkenntnisgründen suchte er seiner Seelenhypothese Bahn zu brechen. Sie war ihm jetzt nur ein Glied in der optimistischen Gesamtauffassung der Dinge, die ihm als eine einfache korderung des praktischen Cebensbedürfnisses über alle anderen kragen hoch emporragte.

In den Tagen der marternosten eigenen Seelenqual war ihm endgültig der Stimmungswert aufgegangen, der seine Tehre vom Materialismus schied. Don gleichem Voden aus erwachsend, kamen sie doch zu den größten Gegensätzen für das Gemütsleben. Un jener subtilen Scheide, ob der psychophysische Parallelismus auf ein paar Gehirne beschränkt bleibe oder allen Systemen in der mechanischen Welt zukomme, — auf dieser winzigen logischen Messerschneide trennten sich in der That Welten. Hier eine Denkrichtung, die schonungslos in den Pessimismus schlenderte. Und hier kechnerischer Unstittig zum Optimismus.

Und sollte die Menschheit jenes subtile Brücklein nicht allgemein sinden können? Sollte es so unmöglich sein, diese paar schlichten Grundsinien durchzudrücken im allgemeinen Denken, um den Preis, daß eine lichte, freudige, optimistische Unsicht, eine wahre "Tagesansicht" an die Stelle der hoffnungslosen materialistischen Nachtansicht trete?

Als Grübler war fechner in die Krankheit eingetreten.

Das feinste, reichste, liebenswürdigste Buch, das im ersten Morgenrotzauber dieser thatfreudigen Genesungsstimmung entstanden ist, ist "Nanna oder Über das Seelensleben der Pslanzen".

Noch heute ist es fechners harmonischstes, anschaulichstes Buch.

Populär kann man auch hier nicht sagen.

Es ist ein schweres Gedankenwerk unter einer graziösen Hülle. Nach einigen Seiten fällt die bunte Hülle ab und

man muß im reinen Gedanken weiter, wenn man kann, — für andere ist's nicht.

Das Inch hat stofflich eine Stimmungsursache. Dem Blinden, dem das Unge jahrelang bloß ein folterwerkzeug gewesen, hatte sich jäh die Welt wieder geöffnet mit all ihrem farbenzauber. Stundenlang, so wird erzählt, saß er wie in traumverlorener Seligkeit vor einem bunt gestickten Kissen, einem prangenden Georginenbeet. Einen Hymnus auf die farben hätte er schreiben mögen. Uber die farbe führte auf die Blüte. Das Märchen einer Hyacinthenblüte lockte. Uber Märchen...? Er hatte mehr in die Hyacinthe hincinzulegen als Märchen. Das Hyacinthen Märchen wuchs ihm unter der Hand aus einer Stimmungssache zur ersten Upostelschrift seiner neuen Cehre, seiner Cagesansicht selbst.

Das Beispiel war ein vorzügliches. Die Pflanze war thatsächlich das Grenzobjekt für die gewöhnliche, alte Unnahme von seelischen Parallelen in der Welt. Der Menschzeigte solche Parallele unbestritten. Beim Tiere gab die exakte forschung sie oben bestimmt, unten wenigstens noch vermutungsweise zu. Bei der Pflanze begann zum erstenmal das ganz strittige Gebiet.

Immerhin war aber auch da noch Grenzboden. Die Pflanze war unbestritten noch ein lebendiges Wesen. Es ließ sich immer auch noch eine streng naturwissenschaftliche Richtung sinden, die wenigstens damit liebängelte, alles Cebendige in Bausch und Bogen mit Empfindung, mit Seele im weitesten Sinne zu denken.

In der Zeit seither ist unter dem Einsluß der Darwinschen, besonders aber der Haeckelschen Richtung nach dieser Seite sogar ein steter fortschritt zu verzeichnen.

Heute, wo wir die Pflanzen ihrem Ursprunge nach von einzelligen Urwesen parallel zu den Tieren herleiten, — von diesen Urwesen aber wissen, daß sie Empfindungserscheinungen von durch und durch seelischem Unschein äußern, — heute

sind wir eher geneigt, zu grübeln, warum die Pstanzenzellen ihre seelischen Ingerungen so stark wieder eingestellt und beschränkt haben, als die "Pstanzen-Seele" selbst zu leugnen. Haeckel schreibt in seinem Buche über die "Welträtsel" den Pstanzen ohne weiteres ein "psychophysisches" Verhalten zu (Seite 183 der vierten Inflage von 1900), ohne daß er etwa von kechners Ideen dabei ausginge; er glaubt daran als empirische Chatsache so gut wie bei Tieren und Menschen.

Fechner selbst gruppiert nun in seinem Buche auch alle Sachgründe nach dieser Seite, so weit sie damals schon sichts bar waren, äußerst geschieft. Der Ceser wird so schon vom alten Boden her gleichsam präpariert, alles zuzugeben. Dann aber kommt der allgemeine Beweis im Sinne, wie er oben angeführt ist. Auch wenn wir gar keine unmittelbaren Sachgründe für die Pflanzen-Seele hätten, müßten wir auf sie schließen, da die Pflanzen geschlossene Systeme nach der mechanischen Seite sind.

Auch wer von fechners Speknlation gar nichts hält, wird zugeben müssen, daß die juristische Dialektik der Beweissischrung eine glänzende ist. Eine fülle von Exkursen zur Technik wissenschaftlichen Schließens und zur Methodologie der forschung überhaupt wird er in ihrem Werte achten müssen, auch wenn er die ganze Sache, um die es sich handelt, so radikal ablehnt, wie nur möglich. Erst die so viel spätere "Psychophysik" hat die kachgenossen allgemein zu jener Unerkennung gezwungen, daß kechner zu den grundlegenden kührern in der Methode wissenschaftlichen Schließens gehört, — ein Ruhm, der ihm heute sicher ist. Wer sich aber die Nöhe giebt, bis zu "Nanna" zurückzublättern, sindet diesen ganzen kechner thatsächlich auch hier schon, — bloß daß das Terrain die Zeitgenossen abgeschreckt hat.

In "Manna" rechnete fechner schon scharf mit der Zellen. Theorie. Er war sich schon ausgesprochen des Ein-

wurfs bewußt, der später öfter gegen ihn wie ein nachträglicher erhoben worden ist: daß die Oflanze wohl eine Osyche in jeder einzelnen Zelle haben fonne, daß aber die Gefamtpflanze nur eine lose Zell-Genossenschaft sei, der man doch nicht etwa eine "Genossenschafts-Seele" zuschreiben könne. Berade solche Benossenschafts., solche Staats-Seele war ja aber, was fechner ausdrücklich suchte, — als Unalogie zu dem einheitlichen Ich-Bewußtsein des Menschen, dem doch förperlich ebenfalls eine Genossenschaft von Milliarden Gehirnzellen entsprach. Erst Jahre später haben Dogt und (viel flarer) Hackel im Tierreich jene wundersamen Quallenstaaten (Siphonophoren) beschrieben, bei denen nicht nur einzelne Zellen, sondern hunderte ganzer vielzelliger Quallenindividuen ein neues, höheres Individuum bilden, eine "Staatsqualle", und das mit derartig sichtbaren Gemeinschaftshandlungen, daß der Begriff einer Genossenschafts: Seele, einer Staats: Seele hier nicht naturphilosophisch, sondern ganz real zoologisch diskutabel geworden, ja vielfach anstandslos wie etwas Selbstverständliches von exaktesten Sachforschern anerkannt worden ist. Ich will nicht verfehlen hinzuzusetzen, daß überhaupt Hacchels lichtvolle Individualitätenlehre sich in höchst merkwürdiger Weise mit fechnerschen Ideen berührt, - nicht bloß hier allein. Schon Eduard von Bartmann hat das mit großem Recht vor Jahren betont. fechner selbst hat aber meines Wissens nie dazu Stellung genommen. Mag sein, daß er, wie so viele, Haeckels wahres Cebensbuch, die "Generelle Morphologie" von 1866, gar nicht in die Hand bekommen hat. Als er sich zum Darwinismus äußerte, scheint er nur die "Natürliche Schöpfungsgeschichte" gelesen zu haben, in der jene Cehre naturgemäß hinter dem eigentlich darwinistischen Material zurücktritt.

21uf "Nanna" folgte "Zend-2lvesta."

Zu diesem Buche ist von allen Werken fechners am schwieriasten Stellung zu nehmen.

Send-Uvesta 319

Er selbst hielt es für sein naturphilosophisches Hauptwerk. Und das ist es auch in Umfang und Unlage. Es rechnet mit einem Ceser, der "Nanna" als ersten Vorstoß kennt und nun weiter mitzugehen beschlossen hat. Im Kern dann auch hier zwei klarste Linien.

Juerst der große Sprung mit der seelischen Parallele bis ins Unorganische. Es wird das schärsste Muster eines geschlossen anorganischen Körpersystems vorgenommen: der Planet. Die ganze Erde. Im Sinne der Theorie muß auch sie eine psychische Einheit als Parallele haben: den Erdzeist. Das Beispiel ist logisch in der Linie der Grundidee, aber von einer surchtbaren, schwindelnden Kühnheit zugleich.

Und doch ning es für kechner gewagt werden. Denn nur so gewinnt er das Sprungbrett für seine entscheidendsten Ideen, — die die Nachtansicht des Materialismus endlich aus den Ungeln heben.

Die Jdee, daß auch ein so rein anorganischer, mechanischer, "toter" Kompley von Dingen, wie es die nachgeslassenen Wirkungen eines Verstorbenen sind, psychophysisch den Träger einer seelischen Einheit darstellen könne, die als kortsetzung unserer bewußten menschlichen Individualität gelten könne.

Und daneben für jene andere Idee von immerhin auch größter Tragweite: — daß der kolossale Mechanismus des ganzen Alls, Cebendes und Totes alles in einem, Menschen, Planeten, Sonnen, Webelstecke eine Gesamt-Parallele mit Seeleneinheit haben könne: die All-Seele.

50 weit der Dersuch gemacht wird, auch diese verwegensten Dinge dialektisch klar darzustellen und durch Unaslogieschlüsse wahrscheinlich zu machen, — so weit ist auch "Zend-Uvesta" ein glanzvolles, ein echt Fechnerisch geistsprudelndes Buch. Etwa die Hälfte der drei Bände zählt rund hierher. "Zend-Uvesta" enthält sogar stellenweise direkt wissenschaftliche Exkurse von höchstem Wert, — wie denn der

ganze Grundgedanke der vielgeseierten späteren wissenschaftlichen "Psychophysik" fechners hier schon klar gegeben ist.

Auf der anderen Seite mischen sich aber in dieses Werk Faktoren, die ich in gewissem Sinne als unberechenbar bezeichnen möchte. Persönliche Imponderabilien, muß ich für meinen Geschmack sagen. Zum erstenmal wirklich aufdringlich taucht hier in einer ernsten philosophischen Denkarbeit kechners jene Identissierung auf, die ich oben schon einmal gestreift habe. Seine seelische Alleparallele erscheint ihm als die endgültige Eroberung des uralt-heiligen Begriffes "Gott" vom naturwissenschaftlichen Boden aus. Und das bringt ihn in eine Art von Caumel.

Alle Gefühle seiner Jugend, endlos lange zurückgedämmt, brechen die Schleusen, freigegeben vom logischen Gedanken. Heim zu Gott! Er darf heim zu Gott! Das ganze Glücksgefühl, überhaupt eine optimistische Weltanschauung zurückerrungen zu haben, mischt sich hinein. Ich meine, es mischen sich, wenn schon gedämpft, doch auch pathologische Rückstände hier noch mit ein, eine fieberhite, die kein späteres Werk fechners auch nur annähernd mehr so verrät. Auch später war der alternde, ruhige Denker nicht verlegen um das Wort "Gott". Er meinte in der Chat, zu ihm wieder einen Sinn gefunden zu haben. Alber so kommt das in "Zend-Uvesta" nicht. Bier bricht eine Sturzwelle los. Bymnen, die poetisch sein müßten, Derse sein müßten, um zu wirken. Bu der Prosa der Beweise, der feinen philosophischen Dialektik bilden sie mikliche Cängen, stehen ungelenk, fallen aus Stil und Stimmung, obwohl sie gang Stimmung sein möchten. Und alles im Zeichen des misverständlichsten der Worte: — "Gott".

Ich denke mir, diese Partieen haben dem Buche geschadet und haben fechner im ganzen geschadet. Das Jahrhundert wollte schon an die logischen Schlüsse seiner Urt
nicht heran. Diese Ekstase, die doch nur Stimmungswert

Die Untwort 321

aus der Seele des Schließenden selber uferlos über den Ceser goß, stieß es vollends zurück. Novalis hätte das wohl wirklich in Versen gegeben. Auch sechner hat in seinem Ceben einzelne nicht sehr fünstlerisch bedeutende, aber doch wenigstens tiese Verse gemacht; immerhin lag seine Stärke nicht auf dieser Seite. "Hymnen der Nacht" in Prosa schreiben konnte er auf keinen fall.

50 hat "Zend-Uvesta" einen Januskopf.

Der alternde fechner, hinter dem das Buch wieder bergetief lag, gab rund zu, es sei zu weitschweisig. Die Ideen aber hielt er aufrecht; es sei eben doch sein Haupt-buch, meinte er, trotz alledem. Und das schwerste Geschützseiner Beweissührung steckt auch darin, das ist sicher. Man muß nur diesmal zwischen Ranken danach suchen, mit einem Stoßseufzer nach der Schere.

Doch wie das nun sei — heraus waren die neuen Ideen jetzt. Wer sich die Mühe gab, der Cogik zu folgen und über gewisse Fallschlingenworte, wie "Gott", nicht zu stolpern, der konnte in die "Cagesansicht" hinein.

fechner selbst glaubte an eine große Unregung.

Und die Antwort war — wir stehen in der Mitte rund des Jahrhunderts — ein großes Schweigen.

Planeten-Geister, Pslanzen-Seelen, Ull-Scele, psychophysische Parallele über den Tod hinaus, — "dem rabbelt's, schoint's."

Dabei ist es im wesentlichen geblieben bis auf diesen Tag, — bis auf die Symptome, von denen ich ausgegangen bin.

Besonders der "Erdgeist", der doch nur ein Beispiel im ganzen System war, wurde hier und da Zielscheibe des direkten Spottes. Fechner sei die auf die alten Astralgeister der Araber zurückgesunken und zu Keplers spaßhaftem "Erdentier". Schleiden, der Begründer der Zellen-Theorie, vermöbelte die "Pflanzen-Seele" als Gipfel unwissenschaftlicher

Denkweise. Fechner antwortete zwar sofort mit einer witzigen Schrift im Mises-Stile. Man merkt, wie gern er antwortete. Noch ein paar solcher Angriffe mit Repliken, dachte er, und die Sache ist durch fruchtbare Debatte in kluß. Aber selbst das sollte sich nicht erfüllen.

Man hat das Gefühl, daß sich niemand überhaupt mehr die Mühe gab zu widerlegen. Die Bücher wurden mit einer kalten Unerbittlichkeit totgeschwiegen. Schon die junge Generation der sechziger Jahre kannte sie gar nicht mehr. "Nanna" spukte noch etwan als hübscher Titel herum. Bis in der Komödie der Dinge sogar dieses Wort durch Jolas "Nana" satal abgelöst wurde.

In einem gewissen berechtigten Sinne könnte eine Studie über fechner den Naturphilosophen hier einfach schließen, win den fünfziger Jahren und ohne Aucksicht auf die ganze zweite Jahrhunderthälfte.

Es gehört aber zu den Wunderfügungen dieses Cebens, daß es selber nochmals fast vierzig Jahre weiterdauern und nunmehr gerade den höchsten Triumph noch erringen sollte, den die naturphilosophische Abschwenkung inmitten solcher Skepsis der Zeit scheinbar für immer verwehrt hatte, — den Ruhm der entscheidendsten sachwissenschaftlichen Meisterthat.

Das muß wenigstens biographisch noch knapp berührt werden.

für fechner selbst war das Schicksal seiner herzenswärmsten Bücher, die er als kaum Genesender hinausgesandt, damit sie alle Welt so eilig wie möglich mit dem Keilmittel, das ihm geholsen, versorgen möchten, zwar nicht belanglos, aber es raubte ihm an seinen Überzeugungen selbst auch nicht ein Titelchen. Wenn die Menschen jetzt seinen Trost nicht brauchten, so hatte er eben auf Reserve gearbeitet. Sie würden schon kommen. Einstweisen hatte er Zeit, am Unterbau selbst herumzuseisen.

Die "Cangeweile" regte sich.

Mochte die Welt ihn einen verlorenen Sohn der Forschung, einen "Naturphilosophen" schelten. Was die surchtbare Geisteslähmung der Krankheitstage nicht hatte zu stande bringen können, das sollte die Mißgunst der Welt jeht gewiß nicht leisten: ihn daran zu hindern, über alle seine freie Spekulation weg in die strengste Wissenschaft zurückzukehren, — wenn auch fortan wesentlich nur an solche Punkte dieser Wissenschaft, die eben jener Spekulation zum Ausgangspunkt dienten.

Und das Unerwartetste geschah wirklich.

In dem Jahrzehnt nach "Zend-Avesta" hat kechner gerade auf unbestritten wissenschaftlichem Gebiete den höchsten Triumph seines ganzen Lebens geseiert.

Cange vorbereitet erschienen mit dem Anfang der sechziger Jahre seine "Elemente der Psychophysik".

Das große, zweibändige Werk, zu dem Fechner später in Ermangelung einer zweiten Auflage noch zwei Bände Nachträge und Revisionen gesügt hat, gehört zu den Klassikern naturwissenschaftlicher Sachsorschung im neunzehnten Jahrthundert, und es gehört dazu nach dem Urteil gerade der Leute, denen fechners Naturphilosophie nicht höher steht als ein kleiner Champagnerrausch, den sich ein großer Physiker einmal auf ein Stündchen der Canne angetrunken hatte.

Der Titel weist ja freilich auf den alten Grundpunkt, von dem der ganze frühere klug seinen Ausgang genommen. Aber wenn der Naturphilosoph von seinem ersten Beispiel, dem lebenden Menschenhirn mit seinem psychophysischen Parallelismus, aus zur Pflanzen-Seele, Planeten-Seele, Allseele und Ewigkeits-Seele flog, — so bleibt er diesmal hübsch daheim. Im Gehirn selber siedelt er sich bescheiden an. Hier versucht er durch seinste Experimente im ganz Realen der Dinge dem alten Begriff des Psychophysischen ein schärferes Gesicht zu geben. In das Arabeskenwerk der "Parallele" sucht er einzudringen mit Messen und Tählen.

324 Mimitry

Und ihm glückt dabei, wie immer nun die Resultate im einzelnen schon sein mögen, der forschung wirklich, wie ich sagte, ein ganz neues Gebiet zu erschließen: die Experimental-Psychologie.

Und diesmal staunte die Welt.

Dieser unheimliche Ceipziger Prosessor war doch mit dem "Rabbeln" allein nicht abzuthun. Das war ja Grundarbeit der exaktesten forschung.

faust, der in der Walpurgisnacht mit nachten Hegen und Dryaden geschwärmt, war im Alter praktischer Baumeister geworden und hatte dem Meere des Unbekannten ein prächtiges Stück Cand abgetrotzt.

Dem alten Weisen über seiner Kaffeetasse im Ceipziger Rosenthal saß freilich auch bei diesen ganzen Bänden der Mises-Teufel sidel im Nacken.

Was war das alles, was er da gab, in jeder Zeile anderes, als eigentlich doch nur das erste, grundlegende Kapitel seiner Cebenslehre! Allerdings dieses Kapitel in einem Umfang der Begründung, daß ein Menschenleben kaum reichte für diesen ersten Teil. Aber jedes häserchen geladen mit dem ganzen philosophischen Zündstoff. Ein leisester schwacher Moment, und der skeptische Experimental Psychologe, der hier ruhig als auf meerbesreitem Cande Posten gesaßt für seine Zissern und Instrumente, slog dahin in die blaue Welt der Dryaden, Oreaden und sonstigen hechnerisch naturphilosophischen Hegen, genau so, wie kaustus in jungen Jahren selber dahin gesslogen war.

Der Alte lachte sich ins fäustchen, ob es denn nicht endlich einer merke. Aber es merkte es wirklich niemand.

Jede Zeit hat ihre Mimikry, auf die sie hereinfällt. Der Naturphilosoph im Gewande der Experimental Psychologie passierte frei und erhielt einen Ehrenplat in demselben Saal, aus dem man ihn vorher in Nacht und Nebel wie einen unsauberen Gast abgestoßen.

Baut nur ruhig hier weiter, — so hab ich euch schon ganz und gar, meinte kechner.

Selbst mitgearbeitet an jenem fachwissenschaftlichen Weiterbau hat er in der kolge noch an zwei fest umsschriebenen Stellen.

Junächst fesselte ihn der seit Unfang der sechziger Jahre rapid aufblühende Darwinismus.

Die Idee einer naturgesetzlichen Weltentwickelung war ihm an und für sich vollkommen sympathisch. Er sah auch, einmal durch Darwin und Haeckel auf die einschlägigen Thatsachen aufmerksam gemacht, keinen Grund, die Pflanzenund Tierwelt bis zum Menschen herauf von dieser Entwickelung auszunehmen.

Was er für sein Teil bloß nach Kräften durchzudrücken versuchte, das war eine optimistische Auffassung auch dieser Entwickelung im Gegensat zur pessimistischen.

Der Wunsch wurde ihm durch eine zweite Teitströmung noch verstärft, die von einem gewissen Punkte aber merke würdigerweise dem Darwinismus im neunzehnten Jahr hundert parallel läuft und in einzelnen Vertretern geradezu mit ihm verschwimmt: der ausgesprochen pessimistischen Bewegung, die zuerst an Schopenhauer und dann noch viel nachdrücklicher an Schopenhauer und dann noch viel nachdrücklicher an Schopenhauer zu einer Art Generalspartmann insbesondere hat Fechner zu einer Art Generalspeision seines ganzen optimistischen Rüstzeugs veranlaßt.

Die Entwickelungslehre erschien ihm, richtig verstanden, als eine neue Wasse gegen den Pessimismus. Aber auf das "richtig verstanden" kam dann ein Nachdruck. So schien ihm der Gebrauch dieser Wasse doch erst noch ein seilen und Ausputzen nötig zu machen. Dieses seilen hat ihm selber aber wieder den Vorwurf zugezogen, als sei er ein Gegner des Darwinismus und schließlich haben ihn gerade pessimistische Darwinisten dazu gestempelt.

Entwickelung ist ja, wer will das anfechten, ein durch

326 Teleologie

und durch pessimistisches Wort, sobald man jenen Seisenblasen= Begriff unterschiebt, wie er oben gekennzeichnet ist.

Ist die Welt im ganzen eine sinnlose Seifenblase, so ist auch alles, was zeitweise in ihr als "Entwickelung" erscheint, bloß der Weg eines in sich sinnlosen Schnörkels.

Optimistisch dagegen kann die Entwickelung nur gefaßt werden als ein allgemeines "Empor".

Die Cinie dieses "Empor" sah nun fechner an sich noch teineswegs bedroht durch irgend welchen weiteren Nachweis reiner Naturgesetze der Entwickelung im Darwinistischen Sinne, — im Gegenteil.

Das Naturgesetzliche war ja eben das Weltprinzip, in dem der "Sinn" der Welt steckte.

Gerade bei dieser Gelegenheit hat fechner sein Derhältnis zur Teleologie noch einmal vollkommen klar dargelegt. Die Zuchtwahllehre machte scheinbar einen Angriss auf jede Teleologie. In Wahrheit berührte sie nur die alte, allerdings besonders in der christlichen Philosophie gehätschelte Teleologie, die noch besondere Zweckprinzipien neben den Naturgesetzen annahm. Nicht aber fechners Teleologie.

Sie konnte, wenn sonst die Sachbeweise stimmten und die Zuchtwahl-Theorie wirklich der einzige Unsdruck des naturgesetzlichen Weges zur Entwickelung war (fechner erslaubte sich da noch separat einige Zweisel), rein theoretisch auch vollkommen mit der Zuchtwahl gehen und doch ihren Charakter wahren.

fechners Teleologie nimmt ja als sachliche Grundlage stets und nur die naturgesetzliche Auseinandersolge der Dinge an, sei sie im Wege nun, wie sie sei. Das Kausalprinzip, sagt er, unterscheidet sich vom teleologischen Prinzip in seinem Sinne nur dadurch, daß bei ersterem der Nachdruck auf dem Grunde, bei letzterem auf dem Ziel derselben gesetzlichen Auseinandersolge liegt.

Immerhin glaubte aber fechner über dieses Ziel rein

aus der Auseinanderfolge selbst, so weit sie in der Natur empirisch uns vor Augen steht, doch schon gewisse Schlüsse ziehen zu können und zwar im Gegensatz zum pessimistischen klügel des Darwinismus wesentlich optimistische.

In allem, was wir direkt von Psyche kennen, sinden wir den Drang nach Glückeligkeit, nach "Lust".

In allem, was wir mechanische Welt nennen, was als Ergebnis der ewig waltenden Naturgesetze uns im sichtbaren III vor Augen steht, zeigt sich gleichermaßen ein unablässiges Hinneigen zu oder, rein kausal gesprochen, Resultieren von annähernd harmonischen Verhältnissen. Wir brauchen nur an unfer Planetensystem im Sinne eines geschichtlichen Entwickelungsproduktes zu denken, um das schärfste Beispiel zu sehen. Sollte da nicht wieder einmal die Parallele sichtbar werden? hier Drang nach Cust, dort Naturgesetze, deren Resultat mechanische Harmonien sind. freilich muß der Gedanke noch erweitert werden, wenn er auf die wahre Welt passen soll. Die mechanischen Harmonien, die wir kennen, find alle nicht absolut. Wären sie es, so gabe es keine Entwickelung mehr. Die Entwickelung bedingt, daß immer wieder fleinere Harmonien zeitweise zerbrechen, um in höhere sich einzuordnen.

Denken wir uns, ein stärkerer figstern als unsere Sonne nahte unserem so schön harmonischen Planetenspstem. Der erste Erfolg wäre Disharmonie bei uns, Disharmonie, die vielleicht in langen Zeiträumen zu surchtbaren Katastrophen führte. Aber allmählich müßte doch im Banne der Gravitation und Schwungkraft wiederum eine Ordnung eintreten, und zwar eine höhere, da das neue Zentrum gewaltiger wäre, ein Plus in das frühere brächte. Also wäre mechanische Zerstörung nur der Weg zu höherer mechanischer Harmonie.

Uber findet nicht auch das eine geradezu aufdringliche Unalogie im Gebiet der psychischen Eust- und Unlustgefühle? Der Weg von Eust zu gesteigerter Eust geht durch den Schmerz. Im Kunstwerk weiß jeder, wie die Dissonanz ein Mittel zur höheren Wirkung des Reinen, Gelösten, Custvollen wird. Im Seben sprechen tausend Erfahrungen dafür, daß es ebenso ist, sobald man nur den rechten hohen Standpunkt dazu findet.

Und wenn nun, in fechners Sinne, allem Mechanischen ein Psychisches entspricht? Ist nicht dann der mechanische Weltprozeß, der durch tausend und abertausend scheinbare Zerstörungen doch immerfort zu höheren, größeren Harmonien führt, ein Beweis, daß, ob auch unter tausend und abertausend Schmerzen, doch auch die Weltpsyche sich zu immer erweiterten, immer intensiveren Glückszuständen auswärtskämpst? So wäre der Optimismus eingesügt in das große Naturschauspiel mechanischer Entwickelung, wie es gerade die moderne Darwinistische Natursorschung so imposant vor uns ausgebaut hat.

Solche und ähnliche Gedankengänge zeigen ungefähr die Linie, in der fechner weiter wollte.

Die engere Begründung seines mechanischen Weltentwickelungsgesetzes in seinen leider ganz aphoristischen Studien über "Tendenz zur Stabilität" ist die heute weder von anderen klar aufgegriffen, noch ausgedaut worden. Bei längerem Leben wäre er wahrscheinlich gerade der Mann gewesen, um physikalisch sowohl wie logisch den ganzen Entwickelungsbegriff überhaupt erst einmal in seinen Grundlagen ordentlich zu klären. Er war aber schon zu alt, als diese Probleme ihn zu kessen begannen, und fühlte sich selbst den mathematischen, astronomischen und biologischen Vorarbeiten nicht mehr gewachsen. So liegt hier ein unerfülltes Testament für die kolge, das eine systematische Behandlung auch ohne Eingehen auf kechners übrige Naturphilosophie zuläßt. Wer wird es aufgreisen?

Waren aber nun diese Entwickelungsstudien mehr von außen, durch eine Zeitströmung, angeregt, so wuchs eine zweite Urbeit ihm ganz aus der "Psychophysik" im Innerlichsten

heraus, ja sie bildete eigentlich nur einen weiteren Teil zu dieser. Allerdings einmal wieder den überraschendsten.

Aus der experimentellen Psychologie als Ganzem 30g fechner plötzlich als Unterkapitel die experimentelle Asthetik.

Eine "Vorschule der Afthetik" nannte er das Buch, das er gab, mit Bedacht.

Es war das Werk eines fünfundsiebzigjährigen. Die furchtbare Krisis der vierziger Jahre schien dieses wunderbare Denkergehirn so gestählt zu haben, daß es jett bis übers biblische Alter hinaus ohne jede leiseste Schwächung arbeitete.

In keinem zweiten Buche fechners offenbart sich so der innere Reichtum seiner Natur. Hatte das eigene ästhetische Schaffen es auch nicht über ein paar mäßige Unläuse gebracht, so kam jetzt doch wieder die ganze Novalis-Seite in ihm wenigstens für die ästhetische Kennerschaft heraus. Un seinen Schätzen werden sich noch Generationen nähren.

Alber seltsames Verhängnis! Auch dieses tiefe, gewaltige Allterswerk des unermödlich strebenden Faustus vom Rosenthal wurde so gründlich misverstanden wie nur irgend eines seiner früheren Werke. Misverstanden bloß jeht vom genau umsgekehrten Standpunkte her.

Seit kechner die "Elemente der Psychophysit" geschrieben — es lagen schon wieder sechzehn Jahre dazwischen — herrschte sein Auf als Meister des "Exakten" geradezu aufdringlich. Die naturphilosophischen Sachen waren jeht absolut vergessene Jugendträume. In Caienkreisen und selbst in Philosophenkreisen galt kechner als der Mann, der der Seelenstrage mit winzigen, kniffeligen Experimentchen und allerleisubtiler, schwer verständlicher Mathematik eng und enger auf den Leib rückte.

Er, so dachte man sich ihn, saß in seiner Klause, umtastete und umdentelte die feinste Grenze des Psychischen und Physischen, suchte sich mit dem Maßsock einzuwühlen in die "Seele", konstruierte auf gewissen Intensitäten des psychophysischen Prozesses eine "Bewußtseinsschwelle" und spann dabei dieses Bewußtsein in ein solches raffiniertes Net kleiner, aber zäher Gesetze ein, daß es schließlich über seiner angesetzen Schwelle herauftanzen mußte nach dem Willen des Meisters, wie das Zucken des Froschschenkels in Voltas berühmtem Experiment.

Da man sich die exakte Naturforschung eine Zeitlang aber in weiten Kreisen überhaupt nicht mehr anders vorstellen konnte als stockmaterialistische vogtisch, so stand Fechner schließe lich obenan als verwegenster Naterialist in der Psychologie.

Und nun kommt dieser Mann eines Cages und vermißt sich, auch die ganze Asthetik von unten zu reformieren.

\* Er geht statt von der Idee des Schönen, vom Naturund Kunstschönen, vom Erhabenen, von all den großen Goldbegriffen der ästhetischen Oberwelt auch hier vom Schlichtesten, Winzigsten, sozusagen wirklich vom zuckenden froschschenkel aus. Bei Cust und Unlust setzt er ein, und nun läuft's auch hier in psychophysische Gesetze. Huch hier wird eine ästhetische Schwelle konstruiert. Dann giebt's da Prinzipien der ästhetischen Steigerung, der einheitlichen Verknüpfung des Mannigfaltigen, der Widerspruchslosigkeit, der Klarheit, der ästhetischen Uffoziation und so weiter. Unch hier wird eine Experimental. Üsthetik gefordert und eingeleitet, die aber nicht mit dem Upollo von Belvedere oder der Sixtinischen Madonna experimentiert, sondern Statistik sucht, ob den Menschen ein Quadrat schlechter gefällt als ein mehr dem sogenannten mathematischen Verhältnis vom goldenen Schnitt angenähertes Rechteck, und ein Gesetz fordert, warum das so sein muß.

Upage Satanas, fort mit dem Seziermesser aus der Kunst! In stolzen Künstlerseelen bäumte sich etwas auf.

Unsere Werke, die aus der geheimsten Grundwurzel des Menschengeistes heraufströmen mit Siegergewalt, um der Menschheit eine strahlende Überwelt zu bauen: sie sollen auf ein paar banale Kitzelgesetze der Lust und Unlust zurückgehen!

Upage, hinaus mit dem trockenen Schleicher, der uns die fülle der Gesichte stören will.

50 war faustus auf dem Punkte, als famulus Wagner verhöhnt zu werden. Hatte er sich dafür dem Teufel der Naturphilosophie verschrieben!

Es ist wahr, die "Vorschule der Ästhetik" enthält nur eine vorsichtig beschränkte Anzahl naturphilosophischer Andentungen. Die meisten so, daß die Generation der siedziger Jahre sie gar nicht mehr verstehen konnte. Sechner war eben auch hier wieder der konsequente Mann, der ganz genau zwischen exakter forschung und Philosophie unterschied. Dieses ästhetische Buch war bloß ein breit ausgesührter Abschnitt seiner "Psychophysik". Gleich dieser also Material für exakte sachwissenschaftliche Untersuchungen. Die "Aperçus" hatten (darin hatte er wohl etwas gelernt) diesmal besonders scharfe Merkzeichen als solche, — weshalb sie jene Ceser denn diesenal ganz unter den Tisch warfen. Der Schwerpunkt lag aber auf der Wissenschaft.

Und erst insofern diese Wissenschaft wieder unabhängig und im ganzen die Grundquader auch der Naturphilosophie war, schloß sich der ganze Ring auch dort hinüber.

Tiefer als fechner konnte im Grunde ja wirklich niemand die Kunst, das Asthetische im Menschen fassen.

In jeder kaser lebte auch in ihm die flammende Novalis-Überzeugung vom Urwerte der Kunst. Aber Novalis war in kechner auch hier durch die Physik des neunzehnten Jahrhunderts gewandelt.

Er, der "Gott" fassen gelernt hatte als eine psychophysische Formel der Wissenschaft, brauchte sich auch nicht zu bangen, wenn der hohe Glaube, der die Welt aus ihren Ungeln hebt mit der Kunst, bescheiden sich für eine bestimmte Vetrachtungsweise einspannen ließ in schlichte wissenschaftliche Gesetze der Lust und Unlust. Rührte doch "Lust" wieder an Seligkeit, — und mit dem Worte Seligkeit

öffneten sich alle Himmel fortschreitender Entwickelung. Mit Fechner gerade war wenigstens dem Versuch nach die ästhetische Kultur wieder an das Weltgeheimnis geknüpft, — an die Welterlösung.

Ilber das sah damals nun kein Mensch. Und am Erfolge mag kechner selber schließlich gemerkt haben, daß es, wenn überhaupt noch einmal, jett hohe Zeit sei, seine proteische Natur endgültig wieder zu bewähren und seinen eigenen einseitig "exakten" Ruhm nochmals zu durchkreuzen mit einer rein naturphilosophischen Urbeit. Einer Generalbeichte, die, mochte die Zeit sie jett erst recht nicht verstehen, doch die Einheit dieses Denkerlebens wenigstens in sich herstellte.

Fast dreißig Jahre waren seit "Zend-Avesta" vergangen. Da nimmt der fast Achtzigjährige noch einmal das Wort, um seine Weltanschauung der neuen Generation im ganzen darzulegen.

Es wurde diesmal ein kleines Buch, noch nicht dreihundert Seiten: "Die Tagesansicht gegenüber der Nachtansicht."

Sicherlich ist seine Cehre hier in ihrer abgeklärtesten Gestalt. Die monotonen Ahythmen der Zend-Avesta-Sprache brausen nicht mehr auf den Ceser ein. Alles atmet den Frieden eines großen, sonnenreichen Cebensabends.

Ohne Naturphilosophie, so klingt es durch alle diese Seiten, geht es einfach nicht. Der Materialismus, der Neo-Kantianismus, der orthodoge Glaube, der Skeptizismus des Ignorabimus, — nichts hat euch geholsen. Warum versucht ihr es nicht noch einmal mit mir, mit meiner Welthypothese, die nicht ein kleinstes Titelchen aufgiebt vom Naturerkennen, die alle ihre Kraft ninunt aus den eisernen Gesehen des Materiellen in der Welt, — und die doch über die Öde der "Nachtansicht" hinaussührt in den großen, hellen Tag eines weltsreudigen Optimismus? . . .

"Im Ceipziger Rosenthal auf einer Bank in der Nähe des Schweizerhäuschens" seht das Buch ein. Der einsame Gast schaut träumend in die prangende Sommerlandschaft hinaus, Blumen duften, Schmetterlinge wiegen sich, Dögel singen.

Und der Träumende sagt sich, daß nach gangbarer Unsicht dieses ganze herrliche Vild nur in ein paar seelischen Gehirnparallelen so leben soll. Alles dazwischen ist seelenlose Naturkraft. Die geht von Mensch zu Mensch, von Vlume zu Vlume, von Stern zu Stern, in die Ewigkeit des Alls. Und gegen diesen unermeßlichen kalten entseelten Mechanismus stehen nur wie verlorene klämmchen diese paar seelischen Parallelen. Auch sie nur für kürzeste Krist, dann erlischt jedes im Tode selber in den seelenlosen Mechanismus hinein. Hier eine ungeheuere Weltennacht, in der für sich nichts leuchtet, sondern nur Bewegungen eilen — und hier die paar lichtempsindenden Pünktchen des Augenblicks.

Das ist die Nachtansicht. Ein ewig schwarzer Nachtring, der ein paar helle Punkte umgreift und beständig die Ubsterbenden erobert.

Und doch bilden diese Lichtpünktchen selber seste Parallelen zu ebenfalls mechanischen Dorgängen gleich deuen im großen Ring. Warum soll nicht dieser ungeheuere Ring auch seine eigene Strahlenkrone über sich selber haben? Unsere Seele nit Seele umfassen, wie er als Grundmechanismus unsere kleinen Gehirnmechanismen umfast? Geistige Kugelschalen uns umfassend immer eine hinter der anderen bis in die äußerste Sternenserne, bis ins ganze Ull, genau so, wie uns mechanische Systeme umfassen in alle diese Fernen hinein? Und jede Seelenschale alles wieder in sich erlebend, genießend, die nächste geistige Sphäre alle unsere Parallelen mit umfassen, und so fort, bis zum Kosmos, der alles umgreift! Und jedes klämmchen, das bei uns scheinbar erlischt, nur einmündend in solche weitere Sphäre, wie unsere körper-

lichen Wirkungen sich ja auch zu einem höheren mechanischen System über unseren zerfallenden Seib fort ausgebaut haben.

Das ist der erste Takt. Die Tagesansicht.

Ann sosort ein zweites Vild. Der alte Fechner und seine alte Fran im Buchenwalde bei Saßnitz auf Rügen. Sie sind nun so lange beisammen gewesen und werden sich nächstens durch die Altersgrenze menschlichen Cebens trennen müssen. Dierzig Jahre in der Nachfolge der Tagesansicht. Giebt diese Ansicht einem Menschenleben in Herz und Geist wirklich Trost? Ja, denn der ungeheuere Aing der Welt ist ja mit ihr auf einmal hell. Licht schwimmt im Licht. Der ganze Mensch, seelisch wie körperlich, denkend wie ästhetisch, hat den wahren Weltanschluß mit ihr wieder erreicht.

Diese ersten Abschnitte des Buches sind in der syrischen Stimmung das Vollendetste, was fechner je geschrieben hat. Auch wer die Philosophie nicht billigt, muß den Adel mensche licher Bekenntnisgröße spüren, der darüber liegt. Das ist Konzentration eines Menschenlebens.

Mir selbst hat eigentlich diese Stelle zuerst Cust gemacht, mich tiefer in fechner einzulesen. Ich habe eine instinktive Abneigung gegen Bücher, von denen ich wittere, daß sie mich zu irgend etwas bekehren möchten. Sie liegen für mich in einer Geistesebene, auf die ich nicht gern eingehe. Um so größer ist meine Liebhaberei für Bekenntnisschriften. Ein neues Menschenleben ist immer eine ungeheuere Ersahrung, die man macht; eigentlich die größte von allen, die man machen kann.

Das Buch wahrt auch noch lange vortrefflich diesen Bekenntniston, bis es, von einer bestimmten Ecke, dem Schicksal aller Werke fechners erliegt: sich in regellose Exturse aufzulösen.

Noch einmal erscheint der ganze stufenweise Aufbau der Cagesphilosophie, klar in den Linien wie eine Stufenpyramide.

Die Synedyologicen. Seelen als etwas Zusammengesetztes in ihrer medjanischen Grundlage. Der Inalogieschluß, mit dem wir überhaupt auf fremde Seelen außer unserer eigenen Die Welt-Seele als psychische Parallele des fommen. naturgesetzlich geordneten Kosmos, die auch unsere Einzel-Seelen alle in sich trägt und umschließt wie der All-Mechanismus jede unserer Bewegungen. Die Pflanzen-Seele als erste bloß philosophisch erschlossene System-Seele. Die Planeten-Seele als erste rein anorganische System-Seele. Dann die psychophysische Unsterblichkeitslehre, nicht im Sinne, daß die Atom-Seelen des zerfallenen Körpersystems bloß übrig bleiben, sondern daß als physische Grundlage des fortlebens das in alle Ewigkeit hinein individualisierte System der fortrollenden Wirkungen gedacht und dem dann eine an die frühere Körperpsyche anknüpfende einheitliche Wirkungspsyche psycho. physisch zugeschrieben wird.

In allen wesentlichen Cinien bleibt fechner nach beinah vierzig Jahren dem alten Zende Avesta-Bilde treu, — bloß der Name Cagesansicht kommt dort noch nicht vor.

Denke ich mich in das ganze System hinein, so will es mir sogar auffällig erscheinen, daß fechner gewisse fäden inzwischen nicht noch weiter ausgesponnen hatte.

Auch hier wieder springt er von der Pstanzen-Seele sogleich auf den Erdgeist und von da auf die All-Seele. Aur in dem beseelten System nachgelassener Wirkungen der Verstorbenen läßt er noch eine Art Zwischenreich zu, das aber doch mehr oder minder auch in den Erdparallelen hängt.

Mir will scheinen, — diese Dinge einmal für kechner zugegeben, — es sollten sich da sogleich noch unendliche Denkmöglichkeiten mehr erheben.

Casse ich die räumlichen Trennungen innerhalb des Systembegriffs als belanglos beiseite, — schließlich sind ja unsere Gehirnzellen auch räumlich getrennt und letzthin mindestens Utom von Utom, — so stellen sich mir systematische

Zusammenschliffe wie Sand am Meer dicht um uns herum vor Augen.

Ein solches System ist jedes Volk, jede Rasse im engeren Sinne. Ein solches ist die Menschheit im ganzen. Volksgeist, Rassenseele, Geist einer Nation, Kulturgeist, endlich Menschheitssseele wären im erweiterten fechner-Sinne nicht symbolische Worte, sondern Ausdruck echt psychophysischer Verhältnisse,

— seelische Einheiten zu ungeheueren, vielköpfigen Systemen.

Wie oft ist die Analogie vom Zellenstaat auf den Gesellschaftsorganismus im letzten Drittel des Jahrhunderts versucht worden, — wie lebhaft treiben sich Worte wie Dolksseele, Menschheitsseele, Rasseninstinkt, Völkerpsychologie, Klassengeist, Parteigeist und noch engeres in unserem Sprackgebrauch herum! Bloß daß wir, uns besinnend, immer das als Symbol bloß gesagt haben wollen, und es im vorsichtigeren Denken auch wirklich sofort wieder im Sinne unserer atomistisch zersplitternden Denkweise der Zeit in lauter Einzelköpse auslösen.

Bei sechner müßte das alles aber real gefaßt werden. Millionen Köpfe würden für sich psychische Parallelen haben wie einzelne Gehirnzellen, im ganzen würden sie aber als System wieder alle eine gemeinsame Einheitspsyche zur Parallele haben wie das ganze Gehirn jedes Einzelnen trotz der Millionen Zellen wieder ein einheitliches Ganz-Ich zeigt.

Die Ebenen solcher höheren Systeme würden unser Einzelgehirn in tausend beängstigend gedrängten Projektionen schneiden und das Ergebnis daraus erst wäre unseres gewöhnlichen Cebens wahrer Sinn.

Ja noch mehr. Die Grenze solcher Systembildung ließe sich nicht bei so relativ derben Dingen wie Volk oder Menscheit abschließen. Geheinmisvolle Wirkungssysteme, seelisch und materiell über tausend und tausend Gehirne in ungezählten Generationen ausgespannt, bildeten die großen Ideenkreise der Menschheit, Begriffe, wie Wahrheit, Kreiheit, Menschensliebe, Recht, forschung, Glaube, Weltanschauung. Und auch

das alles befäme ein eigenes Innenleben in Gestalt einer seelischen Einheitsparallele.

Das Wörtchen Begriff taucht aber da überhaupt nicht ohne tiefsten Sinn in der Gedankenlinie auf.

In der That: alles begrifflich Zusammenfagbare müßte des Charafters eines Systems und also einer psychischen Bangparallele perdächtig sein.

Wir sehen ja für unser beobachtendes Auge nur immer wieder einzelne Löwen, um ein Beispiel zu nehmen. Dennoch faßt unser tieferes, vergleichendes Beobachten, das bestimmte Identitäten all dieser Einzellowen zusammenbringt, den "Begriff" eines Löwen als Ganzes, einer zoologischen Urt "Come" und eines verallgemeinerten Gebranchswortes "der Löwe". In der Cinie fechners stießen wir nun auch dabei auf eine Realität, bloß eine höhere: - auf das System Cowe, dem "der Cowe" auch feelisch als Einheitsparallele entspräche.

Unfer ganges begriffliches Denken erwiese sich hier einfach als ein Organ, ein geheimes Sinnesorgan, das diese höheren Realitäten noch gewahrte, während das Ange, das nur Einzellöwen sieht, gerade davor verfagte.

Das begriffliche Denken, von einer atomisierenden Weltauffassung gern als Gefahr, als ewige fittionsquelle vor dem ewig Einzelnen bezeichnet, erhielte so eine neue, ungebenerste Rolle für die Welterkenntnis im allerrealsten Sinne, - eben als Sinnesorgan für höhere reale Einheiten.

Alles, was wir dabei bisher als Manipulation des menschlichen Geistes anzusehen pflegten, erschiene in Wahrheit draugen im Wirklichen, und unsere Begriffsbildung mare richtiger gesagt eine "Unschauung", — bei der ja im einzelnen so viel menschlich subjektive Schler unterlaufen möchten wie beim Sehen mit den Ungen.

In einer zweifellos höchst interessanten Weise murde der psychophysische Gedanke hier, zwar von einer doch schlechterdings neuen Basis aus, die Meinung jener mittelalterlichen Philosophen zu Recht erkennen, die für die Realität der ge-samten Begriffsdinge eintraten und danach mit dem (später freilich so total umprojizierten) Worte "Realisten" bedacht wurden im Gegensatz zu den Nominalisten, die eben in alle dem nur ausschließlich menschliche Denkbilder, Symbole und Worte sahen.

Ich will noch hinzufügen, daß sich aus diesen "Begriffsseelen" noch wieder engere und vollends reale folgerungen
sogar darwinistisch ziehen ließen. Die Dererbungsthatsachen,
die instinktiven Triebe der Tiere und anderes mehr ließen
sich auf die in diesem Sinne ja kontinuierliche "Art-Seele"
zurückführen, in deren äonenlangem Ceben das Einzeltier
nur wie in unserem Gehirn ein Einzelgedanke hinge.

Aun — und so weiter. Wer sich dem alten faustus fechner verschreiben wollte, der muß gewärtigen, daß er auch in diese ganzen Ketten logischer folgerungen hineingezogen wird.

Ja ich habe es geradezu für meine Psticht gehalten, dem Ceser diesen Ausbau zu zeigen, damit er weiß, woran er ist.

Im übrigen geht kechner selber, wie gesagt, nicht klar darauf ein. Er meint wohl gelegentlich in dem Buche, daß die Philosophie des Begriffs im neunzehnten Jahrhundert zu nichts geführt habe, weil sie zwar von einem Geiste der Menschheit geredet habe, ihn aber doch immer nur in den Maschen des Aehes und nicht als wahre Einheit gesucht habe. So habe auch die Völkerpsychologie sich mit all ihrer Psychologie nicht zur Idee eines einheitlichen, alles Einzelbewußtsein umfassenden Bewußtseins durchzukämpfen gewagt.

Alber in Wahrheit springt kechner selber doch bei solcher Umfassung sogleich, wo nicht gar zum Allgeist, doch zum Erdgeist, der gerade nun unserem Denken selbst als Wort eine Art Gruseln weckt, während Volksgeist uns so geläusig wie die beliebteste Teitungsphrase ist.

Es lief auch da etwas beinahe Tragisches für seinen

eigenen Erfolg mit unter, abgesehen von der logischen Lücke. Wenn er im letzten Drittel des neunzehnten Jahrhunderts alles Schwergewicht auf eine psychophysische Realisierung eines so vielgewälzten Wortes wie "Volksseele" oder "Rassensele" oder selbst "Menschheitsgeist" gelegt hätte, — es hätten ihm mindestens ein paar Ceute mehr zugehört.

Aber Faustus ging seinen Weg, wie er nun einmal mußte, eine typische Gestalt "gegen den Strom".

"Ein Dogel", sagt er mit gutem Galgenhumor von sich, "entsloh dem Käsig, um sich einmal die Welt von oben anzusehen. Aber ein Vogel, der frei sein will, muß sich auch gefallen lassen, vogelsrei zu sein; man kümmert sich nicht um ihn oder schießt ihn herab. Im Käsig unter den Käsigen unten wäre er sicher geblieben und hätte keine andere Gefahr gelaufen, als von den Vögeln in den Nachbarkäsigen übersungen oder überschrieen zu werden, wie sie untereinander thun; gehörte er dann doch zur Gesellschaft."

Giebt also das Buch von der Tagesansicht jenen möglichen Ausbau nicht mehr und damit nicht den höchsten
möglichen Dogelstug (denn die Begriffe für Anschauung eines
Realen erklären wäre im Sinne unserer Teit schließlich doch
noch weit fühner als die Proklamierung der Weltseele!) —
so bringt es doch noch ein reichstes Maß anderer wertvoller
Sachen.

Ju allen großen Welt- und Zeitfragen des Jahrhunderts wird noch einmal abschließend Stellung genommen. Zum Pessimismus, zum Materialismus, zum Determinismus, zum Unbewußten und zum Ding an sich, — endlich diesmal auch ganz klar zur Kirche, zur christlichen Orthodogie.

Mit flammendem Worte tritt Fechner dafür ein, daß wir eine religiöse Erhebung des Menschen retten, mit dem Worte Religion wieder etwas verbinden müßten, und daß nicht Physik und Chemie allein dieses Wort ersetzen oder ausfüllen könnten.

Uber ganz klar steht auch zwischen allen Zeilen dieses Buches, daß es nur noch ein kindlicher Pietätszug des alten kaustus war, wenn er seinen Wein aus der Kelter der Psychophysik noch einmal versuchsweise in die alten Schlänche der hergebrachten christliche dogmatischen Glaubensworte und Glaubensbegriffe füllen wollte.

Es finden sich Stellen dafür sogar deutlich genug in den Zeilen.

So, wenn es einmal von "Gott" heißt, daß das Wort in der Tagesauffassung nichts anderes ausdrücke als die frage, ob "das ganze geistige Gebiet der Welt nach gleichem Prinzip in sich zusammenhängend und aussteigend, nur in größerer Weite und höherer Aussteigung, auf- und ausgebaut sei, als unser eigenes, und ob unser Geist selbst als untergeordnetes Glied in diesen Ban mit eingehe". "Die Tagesansicht", setzt fechner hinzu, "muß überhaupt mit manchen hergebrachten Begriffen brechen, also muß sie auch mit manchem Wortgebrauche brechen; der hergebrachte Begriffsegebrauch für Gott ist aber nur die folge der hergebrachten Nachtansicht."

Danach mag man denn ermessen, wie viel Zwang besteht, die vier Buchstaben des alten Wortes nicht überhaupt zu ersetzen durch die fünf des Wortes Natur im Sinne von Giordano Bruno und Wolfgang Goethe.

Da diese Namen aber gerade erklingen, ist die Frage immerhin eine intercssante, wie fedzner selber sich zu dem großen Schlagworte Monismus gestellt habe, — also zu einer absolut ein heitlichen Auffassung der Welt.

Sucht man diese Einheit bloß in der allgemeinen Gültigteit der Naturgesetze oder, tiefer noch gesagt, der Naturlogik,
die sich im Kausalitätsprinzip ausspricht, so ist fechner schon
von hier aus alle sectzig oder einige mehr Denkjahre seines
Tebens ausgesprochener und konsequenter Monist gewesen.
Immerhin hat es aber noch einen Sinn zu fragen, inwiesern

Monismus 341

er gerade als Vertreter des psychophysischen Parallelismus Monist war.

Es läßt sich nicht leugnen, daß dieser Parallelismus des Geistigen und des Materiellen trot aller Auerkennung des Kausalitätsprinzips dualistisch, als ein ewig Doppeltes, gedeutet werden kann.

Ist der arme Jau bei Gerhart Hauptmann, der am Wege liegt und philosophiert: "Ich bin getuppelt" der Weltenmensch, oder Angelus Silesius, der da singt, daß Gott ohne ihn "nicht ein An kann leben"? Giebt es nun doch zwei ewig getrennte Weltenuhren: das Geistige und das Materielle, auch im psychophysischen All, — oder geht ihr Schlag für die rechte Sicht schließlich auch noch in eins?

Wir erinnern uns, daß fechner die materialistische Grundhypothese links liegen ließ: das Psychische, ewig untrennbar verknüpft für unsere Erfahrung mit Materiellem, sei ein Erzeugnis, ein Produkt des Materiellen. (Gehirn erzeugt Gedanken, wie Niere Urin: Vogtscher Cehrsah!) Diese Hypothese war nun auf alle fälle in sich geschlossen monistisch: es gab nur Materielles und das Geistige war, trete es nun auf wo es wolle, nur innerhalb der Einie des Materiellen.

Fechner band (vorsichtig in Vorausschan des Dn Vois-Reymondschen Einwurfs) den Kahn seiner Aaturphilosophie lieber an den noch eine Schicht tieser, aber ersahrungsgemäßer verankerten Satz an: zwischen Seelischem und Materiellem besteht ein Jusammenhang im Sinne einer Parallele, weiter wissen wir zunächst nichts. Das war ersahrungsgemäßer, — aber freilich ließ es selbst noch dualistische sowohl wie monistische Deutungen zu. Der Materialist konnte recht haben, also monistisch. Recht haben konnte aber auch einer, der das Materielle nur als eine Ersahrung innerhalb der Psyche faßte; also monistisch, aber, wie man das hergebracht philosophisch neunt, im idealistischen Sinne.

Endlich konnte aber auch recht haben noch der Dualist, der beide Gebiete zwar als ewig parallel, aber als sonst schleckterbings unvereinbare, total getrennte Welten auffaste.

Es war ein Lieblingsgedanke kedners, daß seine Tagesansicht, verankert im indisserenten Ursatze vom einsachen Parallelismus, wie sie war, sich in dieser Streitsrage überhaupt nicht zu entscheiden brauche.

Jugegeben, der Parallelismus bestand — so baute sich darauf das ganze System fechners von unten nach oben auf ohne jede Zweiselsfrage, wie es denn nun noch unter dem unten stehe. Unten mochte der Materialismus recht haben, — erst oben, wo er nachmals mit der Tagesansicht als Pessimismus zusammenstieß, gab es einen Konstitt. Unten mochte aber auch der Idealismus recht haben. Und vollends gar: unten mochte der Dualismus gegen beide sich ausspielen. Die Tagesansicht in fechners Ausbau stand mit allen drei Punkten im Prinzip als solche ausrecht.

fechner, der große Spekulationsphilosoph, — er hatte. man muß es sagen, in diesem Untergebiet überhaupt eine ausgesprochene Neigung, neutral zu bleiben. In diese innerste "Erkenntnistheorie" wollte er nie gern hinein. So wie die fragen sich hierher zuspitzen, kehrte er den Empiriker heraus, ja in etwas den Skeptiker. Da läßt sich so viel beweisen! Gute freunde konnte er in diesen Dingen zum Entsetzen Er bewies einem Idealisten jetzt stundenlang schlagend die Wahrscheinlichkeit des materialistischen Grundschlusses. Und eine Stunde darauf saß er im Rosenthal bei einer neuen Tasse Kaffee, die der alte, mit ihm ehrwürdig gealterte Kellner verabfolgt, und bewies schlagend einem Materialisten den idealistischen Schluß. Erat aber ein allzu eifriger Monist überhaupt auf, so geriet er jäh in das dritte Krenzfeuer des plötzlich erwachten Dualisten fedmer, und im Moment, da ein anderer Dualist die Hetze schüren wollte, rannte er gegen ebenso felsenfeste Gründe des theoretischen Monisten.

Je nun, das alles geht im Krenzseuer des Rosenthal-Kaffees, aber vor dem stillen eigenen Schreibtisch und der alten Papiersorbsiste hatte es denn doch schließlich auch ein Ende.

Jenseits — und das ist hier zu betonen, — jenseits seiner eigentlichen Tagesansichtsbegründung hatte kechner trotz allem auch hier seinen Standpunkt.

Es war eine innerste Notwendigkeit schließlich doch der Tagesansicht, daß ihm eine monistische Lösung mehr zusagen mußte, als eine dualistische. Der Mensch, der widerspruchslos an die Brust der 2001-Natur heimwollte — schließlich der Sinn doch der ganzen Tagesansicht — fand im Monismus erst den rechten frieden.

Jede streng dualistische fassung des psychophysischen Parallelismus führt auch in der reinen forscherpraxis zu Gefahren, die klein anzusangen pslegen, sich aber nachher summieren. Der forscher gewöhnt sich doch wieder, Leib und Seele als absolutes Zweierlei zu nehmen und nur zu leicht liegt ihm jäh wieder der Leib "auf dem Kanapee" und die "Seele schwinget sich", womit die ganze Tagesansicht fällt.

fragte sich bloß, wie der Monismus deshalb zu fassen, wo er zu packen sei.

Und hier ist nun keinerlei Zweifel, daß fechner bei all seiner zur Schau getragenen Abneigung gegen erkenntnistheoretische Stellungnahmen doch selbst konsequenter idea-listischer Monist gewesen ist.

Nicht natürlich Idealist in dem alten schlechten Sinne, daß das Seelische nun als Willensakt in das Materielle eingreisen und Kraft aus nichts hervorzaubern könne. Sondern Idealist aus der viel tieferen Erkenntnis heraus, daß für unsere Erfahrung doch zulett der ganze in sich wohl zu trennende Parallelismus von Seelischem und Physischem eben als Erfahrung in unserer Seele nur vorhanden sei.

344 Zöllner

Die Welt ist meine Vorstellung. Erst innerhalb dieser Grundvorstellung sondere ich gewisse Erscheinungen als physisches Geschehen von den engeren subjektiven Seelenvorgängen ab. "In der That", sagt kechner im zwanzigsten Kapitel der "Tagesansicht", "bekenne ich mich in letzter Instanz zu einem objektiven Idealismus; was nicht hindert, vielmehr die Wötigung bestehen läßt, eine körperliche Unkenwelt und geistige Innenwelt insofern zu unterscheiden, als die erste durch den gesetzlichen Ausammenhang der Wahrnehmungen, die in eine Wehrheit der Einzelwesen fallen oder fallen können, letztere durch den Jusammenhang geistiger Vestimmungen, die schon in jedes Individuum für sich, respektive den allgemeinen Geist, fallen, charakterisierbar ist."

Alber auch nach und neben diesem eigenen Sarbebekennen blieb Fechner erust dabei, daß die "Cagesansicht" selbst an dieser tiessten Sche Freiheit für verschiedene Bekenntnisse lasse. Sie vertrug sich in diesem Punkte wirklich ganz glatt auch mit dem Materialismus, und sie geriet erst in Kampf mit ihm vor der pessimistischen Behauptung, daß die Welt eine sinnlose Seisenblase sei.

27och zu einer, auch in den siebziger Jahren sehr lebhaften Seitströmung hat fedmer in der "Cagesansicht" Stellung genommen: zum Spiritismus.

Diele Jahre hindurch war er einer der wenigen intimen freunde friedrich Töllners gewesen. Ich setze als bekannt die Bahn Töllners voraus: seinen prachtvollen Unstieg zu den steilsten fragen menschlichen Denkens und forschens, bis zu den Spekulationen über den vierdimensionalen Raum; seinen furchtbaren Absturz in der Achtung der großen Menge wissenschaftlicher Mitstreiter von dem Punkte an, da er diese Spekulationen stützen wollte durch das angebliche Ergebnis spiritissischer Sitzungen mit dem Medium Slade, — Sitzungen, deren wahrer Inhalt wohl nie mehr ganz ausgeklärt werden

wird; und endlich seinen zweifellos pathologischen Untergang in einer sieberhaft konfusen Polemik, die als solche jedenfalls gar keinen Wert mehr hat.

In dem großen Carm um Höllner wurde auch fechner viel genannt. Man liest noch heute gelegentlicht, daß er zu den Vekehrten des Spiritismus damals gehört habe. Die schlichte Wahrheit steht in der "Tagesansicht" für jeden zu lesen, der dieses Inch überhaupt kennt; viele sind's ja nicht.

fechner betont nichts, als daß er sich gewisse überlieserte spiritistische Phänomene nicht ohne weiteres zu denten wisse. Was er bei Slade gesehen, sei allerdings nicht über das hinausgegangen, was auch ein Taschenspieler hätte vorgankeln können. Und sein Schlußwort sei auf alle fälle, daß die Tagesansicht diese Dinge ganz und gar nicht branche. "Die Tagesansicht kann mit und ohne den Spiritismus bestehen; bestände aber doch lieber ohne, als mit demselben."

Es hätte diesem und jenem gar zu gut in das Vild gepaßt, wenn der uralte kaustus am Ende gar noch selber Geisterbeschwörer geworden wäre. Aber seine Geister, wie man sie sonst nun werten mag, wohnten streng in der Psychophysik und polterten nicht vom Geistigen ins Physikalische mit plumpen küßen spinein.

So war noch einmal alles gesagt. Mochten sich nun die Wirkungen der "Tagesansicht" selber ihre Seele bauen.

fechners Alter war ein überaus glückliches. Alber den Glauben an die siegende Zukunftskraft seiner größten und liebsten Ideen mußte er aus dem Innern schöpfen; äußere Erfolge erlebte er auch jeht immer nur wieder in dem, was er selbst für kleine Arbeit am Kundament hielt. Es beirrte ihn nicht, obwohl es ihn schmerzte.

für die "fleine Arbeit" blieb er unermüdlich thätig bis zum lehten Tage; noch das allerlehte, was er geschrieben hat, ist von beinahe jugendlicher frische.

Es war, als sollte an ihm selber deutlich werden, daß

auch die schwerste, schmerzenreichste Krisis, die quälendste Krankheit nur ein Durchgangsstadium sei zu einem Justande höheren Glückes, vollkommenerer Harmonie. Sicher ist, daß er einer der Männer im neunzehnten Jahrhundert gewesen ist, die den Geistesgehalt ihrer Zeit ausgekostet haben bis zur Neige — und die doch versöhnt gestorben sind, mit dem Gesühl, das die alten Worte malen: "Ich habe die Welt überwunden."

Das Bild des Christophorus wandelt sich zu dem des Atlas. Er hatte die Weltkugel, rund und abgezirkelt, wie sie der Natursorscher sieht, über den Strom getragen. Als er vom User wanderte, war sie lastend schwer. Aber über seinem Denkerhaupte war sie leicht geworden, leicht wie ein sonniger Traum, der über den Wassern spielt.

Wer auf das bewegte Meer des großen neunzelzuten Jahrhunderts zurückblickt, den nuß diese Gestalt des Philossophen aus dem Rosenthal fesseln wie kaum eine zweite darin.

Alles ist in ihr, was in dem vollendeten Wogenliede dieses Jahrhunderts Menschheit zusammenklingt: das grenzenlos, sternenweit vergrößerte Wissen - und die grenzenlose Sehnsucht, die zwischen all diesen firsternsonnen und Beschichtsäonen auf ihrer schwarzen Erde liegt und ringt: Was bin ich? Was bin ich, der ich auf diesen schimmernden Wonen heraufschwimme, wenn ich morgen hinabstürze in die ewig sternenlose Nacht der Vernichtung. Was sind diese strahlenden Lichtpunkte da oben am firmament, wenn ich allein eine Seele habe, während durch diese Villionen Meilen des Raumes nichts rinnt als innerlich tote Kraft. Was bist du, mein Mitmensch, den ich liebe, der mein Nächster sein soll, - was bist du mir, wenn zwischen uns selbst die Grabesfälte, Grabesschwärze einer seelenlosen Körperwelt sich schiebt. Meine Lippe preßt sich im brennenden Kuß auf deine, - und zwischen Lipp' und Lippe liegt dieser ganze totschweigende Raum mit all seinen Milliarden totenUnsflang 547

starrer Sternenaugen, die nicht sehen können, die aus dem ewigen Nichts starren ins ewige Nichts . . . .

Wer diese Stunde des Aingens mit sich selber nicht in sich erlebt hat, der wird allerdings fechner nicht begreifen können.

Ich meine aber, daß er auch das neutzehnte Jahrhundert nicht begreift, — dieses Jahrhundert, das fechners individuelle Cösungen nicht anerkannte und das ihn doch als Gestalt aus sich hervorgehen ließ, — recht als wolle es beweisen, daß die ewige Schöpferkraft der Welt, die freie Samen über die Scholle streut, immer wieder sieghaft gewaltiger sei als alle Menschenweisheit der Stunde im engen Kämmersein.



## Un meine Ceser!

Der ersten Auflage dieses Buches habe ich die Bitte beigefügt, es möchten Ceser, die durch eigene Entwickelung zu ähnlichen Anschauungen geführt worden sind, wie sie dieses Buch vertritt, mir ihre Adresse mitteilen. Ich habe eine große Sahl solcher Adressen erhalten, meist begleitet von ausführlichen Briefen. Indem ich den freundlichen Schreibern danke und für weitere Ceser meine Bitte wiederhole, möchte ich zugleich betonen, daß es mir selbstverständlich nicht möglich ist, diese Briefe nochmals alle persönlich zu beantworten. Was die Ceser mir zu sagen haben, interessiert mich in hohem Grade; was ich ihnen dagegen zu sagen habe, steht gedruckt in diesem Buche und in andern, die ich ebenso der Öffentlichkeit übergeben habe oder noch übergeben werde.

friedrichshagen bei Berlin, Kaifer-Straße

Wilhelm Bölsche

Wilhelm Bölsche, Das Ciebesleben in der Natur.

Eine Entwicklungsgeschichte der Liebe. I. II. III. Band. Mit Buchschnuck von W. Müller-Schoenefeld. Brosch. à M. 5.—, geb. M. 6.—.

Auflagenhöhe I. Band 18 Tausend, II. Band 16 Tausend, III. Bd. 14 Tausend. Jeder Band ist einzeln zu beziehen.

Das nene Jahrhundert: Das allergrößte Verdienst Withelm Söljches aber beruht darin, daß er es gewagt hat, ein Gebiet, welches der Wissenschaftler bisher nur schamhaft unter Anwendung einer flut lateinischer Voosen in exklusiven sachbien ichen zu behandeln psiegte, daß Bölsche es gewagt hat, diese Materie mit dem Freimut des Reinen offen und ehrlich vorzusühren und damit den Beweis zu erbringen, daß die geschlechtlichen Dinge nicht Abgründe von Gemeinheit darkellen und Verworfenheit, sondern daß gerade in ihnen die überwältigende Großartigkeit der Weltidee zum Ausdunck gelangt.

Wilhelm Völsche, Vom Vazillus zum Affenmenschen. Auturwissenschaftliche Plandereien. 3. Auflage. Mit Vuchschmuck von J. V. Cissarz. Brosch. M. 5.—, geb. M. 6.—

Inhalt: Bazillus-Gedaufen. Wenn der Komet kommt Dom flassischen Boden des Johthyosanrus. Das Geheimnis des Südpols. Aus dem Schicksalsbuch der Tierwelt in den Polarländern. Die Urgeschichte des Magens. Ein lebendes Tier aus der Urwelt. Der Affenmensch von Java. Dom dicken Wogt. Das Märchen des Mars.

Wilhelm Völsche, die Mittagsgöttin. Ein Roman aus dem Geisteskampse der Gegenwart. 2. Auflage. Mit Vuchschmuck von Julius Diez. 2 Vde. Vrosch. 217. 6.—, geb. M. 8.—

Hamburger Correspondent: Völsche sieht mit dem Ange des Malers, hört mit dem Ohr des Musikers und empfindet mit der Seele des Dichters. Man lese nur jene Kapitel anch, in denen er Verlinschildert, sei es, daß der Dichter die Großstadt an einem Frühlingsmorgen durchwandert, in der stillen, verschwiegenen Aacht, dei hellem Tage, dei Regen oder dei freundlichem Sonnenschen; es sind immer Vilder von faszinierender Gewalt, von dichterischer Kraft und lyrischer Schönheit. Völsche ist nicht allein einer unserer hervorragendsten Stilisten, ein Meister der Sprache, wie nur wenige, sondern er ist auch ein Stimmungsmaler, der seinesgleichen sincht. Jene aber, die etwa fragen möchten, ob in dem Roman denn gar nichts von Liebe enthalten sei, mögen ihn ebenfalls ruhig zur Hand nehmen; sie werden reichlich auf ihre Kosten kommen.

- Wilhelm Völsche, Die neuen Gebote. Ein Traum. Flugblatt in zweifarbigem Druck, 39×57 cm, mit Umrahmung von Walter Tiemann. 10 Pf.
- Wilhelm Völsche, Sternenfrieden. Ein Roman. (In Vorbereitung.)
- Wilhelm Bölsche: Angelus Silesius, Cherubinischer Wandersmann. (Erscheint im Herbst 1904.) br. ca. 21. 4.—

- Wilhelm Bölsches Porträt. Kunstphotographie von Otto Emel. Kabinett-format M. 2 .-
- Broicher, Charlotte. John Auskin und sein Werk. Duritaner, Künstler, Kritiker. Essays I. Reihe. Brosch. M. 5.-, geb. M. 6.-

Inhalt: Orientierende Gesichtspunkte. Abstammung und Dorfahren. Eltern. Kindheit. Jugend und Universität. Liebe und Leidenschaft. Entscheidungen. Auskin als Maler. Turner. Anskins Prosa. Übergänge. Kunst und Moral. Religion und Asthetik. Unpersönlich — Persönliches. She. Anhang. Bibliographie.
Ein zweiter Band ist in Dorbereitung.

Dresduer, Albert. Der Weg der Kunft. 2. Tausend. Brosch. M. 6.—, geb. M. 7.50

Inhalt: Die Kunst als Deuterin und Gestalterin des Lebens. Das Ende der Venaissance. Fontainebleau und die moderne Landschaft. Millet und Meunier. Menzel und Böcklin. Das neue Ideal. Der Impressionismus und seine Zeit. Die Begründung des Impressionismus und seine Leitungen. Schöne Menschen. Die Frau und ihre Tracht. Kunft und Erziehung. Der Tang als bildende Kunft.

Holzamer, Wilhelm. Die Siegesallee. Kunstbriefe an den deutschen Michel. Brosch. Nr. —.60

Inhalt: hinderniffe für eine freie Kunft. "Griechifch" und "modern". Hoffunst. Siegesallee. Denkmalskunst und Hamburger Bismarck-Denkmal. Großherzog Ernft Endwig von Beffen.

Rassner, Audolf. Die Mystik, die Künstler und das Leben. Über englische Dichter und Maler im 19. Jahrhundert. Afforde. Brosch. M. 6.—, geb. M. 8.—

Inhalt: Der Dichter und Platonifer. William Blafe, Percy Byffhe Shelly. John Keats. Der Traum vom Mittelalter. Dante Gabriel Rossetti. Algerson Charles Swinburne. W. Morris und E. Burne-Jones. Robert Browning. Stil.

- Kunowski, Cothar von. Durch Kunst zum Coben. Bd. I. Ein Volk von Genies. Brosch. M. 4.—, geb. M. 5.—. Bd. II. Schöpferische Kunst. M. 4.—, geb. 217. 5.—. Bd. VI. Gesetz, Freiheit, Sittlichkeit des fünstlerischen Schaffens. Brosch. 217. 4.—, geb. 217. 5.—. 3d. VII. Ahythmus und Bilderbogen. Brosch. M. 5.—, geb. M. 6.—. Bd. VIII. Der Drang der Natur nach Sichtbarkeit. (In Vorbereitung.)
- Muthesius, Hermann. Kultur und Kunft. Gesammelte Auffähe über fünstlerische Fragen der Gegenwart. Brosch. M. 4.—, geb. M. 5.—, Curus-Unsgabe in Pergament geb. M. 10.-

Inhalt: Kultur und Kunst. Die moderne Umbildung unserer ästhetischen Aufchaunngen. Über häusliche Baufunft. Teichenunterricht und "Stillehre". Die "Wiederherstellung" unserer alten Bauten.

## Engen Diederichs Verlag in Jena

Gbrist, Hermann. Mene Möglichkeiten in der bildenden Kunst. Essays. Mit einem Lichtdruck. Brosch. M. 3.—, fart. M. 3.60

Inhalt: Wozu über Kunst schreiben, und was ist Kunst? hat das Publikum ein Interesse, das Kunstgewerbe zu heben? Ein künstelerischer Kunstunterricht. Volkskunst? Die Fukunst unserer Architektur. Tweckmäßig oder phantasievoll? Neue Möglickkeiten in der bildenden Kunst.

## John Rusfin, Gesammelte Werke.

- Die sieben Cenchter der Baukunst. (38. I.) Mit 14 Tafeln. Übersetzt von W. Schölermann. Brosch. Nr. 6.—, geb. M. 7.—
- Sesam und Cilien. (3d. II.) Übersetzt von Hedwig Jahn. Brosch. 21. 3.—, geb. 21. 4.—
- Inhalt: Von den Schathäusern des Königs. Von den Gärten der Königin. Das Geheimnis des Lebens und seiner Künste.
- Der Kranz von Olivenzweigen. (3d. III.) Vier Vorträge über Industrie und Krieg. Übersett von Inna Henschte. Brosch. 217. 3.—, geb. 217. 4.—
- Inhalt: Urbeit. Handel. Krieg. Englands Tukunft.
- Vorträge über Kunst. (Bd. IV.) Übersett von W. Schölermann. Brosch. 217. 3.—, geb. 217. 4.—
- Inhalt: Kunst und Religion. Kunst und Moral. Kunst und Nützlichkeit. Linie. Licht. farbe.
- Diesem Cetten. (3d. V.) Dier Abhandlungen über die ersten Grundsäte der Volkswirtschaft. Übersett von Anna von Przychowski. Brosch. M. 2.50, geb. M. 3.50 Inhalt: Die Wurzeln der Shre. Die Abern des Reichtums. Qui Judicatis Terram (Ihr, die ihr auf Erden richtet). Ad Valorem (Nach Wert).
- Praeterita. Selbstbiographie. (3d. VI/VII.) Übersett von II. Henschke. 2 Bände. Mit 5 Beilagen. Brosch. à 217. 5.—, geb. à 217. 6.—
- Die Steine von Venedig. (38. VIII/X.) Übersett von Hedwig Jahn. 3 Bände. Mit vielen Tafeln und Tertillustrationen. Brosch. à UT. 10.—, geb. à UT. 11.—
- Moderne Maler. (3d. XI/XV.) Übersetzt von Charlotte Broicher und W. Schölermann. Mit vielen Tafeln und Tertillustrationen. 3d. I/II in einem Zande. Brosch. M. 5.—, geb. M. 6.—. 3d. III/V brosch. à M. 10.—, geb. à M. 11.—

Schultze Manmburg, Paul. Häusliche Kunstpflege. 5. Auflage. Brosch. 211. 3.—, geb. 211. 4.—

Inhalt: Tiele. Afthetif der Mictswohnungen. Mittelstand. Dom Orunf. Die Wände. Decken. Boden. Türen und fenster. Öfen. Die Mietswohnung. Dorhänge. Teppiche. Möbel. Alte Möbel. Bilder. Das deforative Moment. Eingliedern des Kunstwerfs in den Raum. Wandbilder. Ankanf von Gemälden. Porträts. Kopien. Reproduktionen. Rahmen. Gebrauchsgegenstände. Uhren. Taselgedeck. Bestecke. Belenchtungskörper. Schreibzeug. Geschenke usw.

Schultze: Naunburg, Paul. Kunst und Kunstpflege.
Brosch. Ul. 2.—, geb. Ul. 3.—

Inhalt: L'art pour l'art . . . . Jiele moderner Kunst. Aaturalistischer Stil. Deforative Malerei. Kopie und Imitation. Bildende Kunst und Sittlichkeit. Das Wariété der Fukunst. Künstlerische Photographien. Spiele und Spielzeng. Jugendlektüre. Kunstunterricht. Menschliche Schönheit. Das moderne Haus.

Schultze-Naumburg, Paul. Das Studium und die Fiele der Malerei. Ein Vademecum für Studierende. Sweite, vermehrte Auflage des Studienganges des modernen Malers. Mit 16 Illustrationen. Brosch. 2N. 4.—, geb. N. 6.—

Uns dem Inhalt: Bildungsgang. Aaturstudium. Komponierlehre. Dom Entstehen des Kunstwerkes. Dom Atelier. Landschaftliches Zeichnen. Impressionismus. Malende frauen. Künstlerfeste. Proletariat.

Schulhe-Naumburg, Paul. Die Kultur des weiblichen Körpers als Grundlage der Frauenkleidung. Mit 135 Illustrationen. 9. Tausend. Brosch. M. 4.—, geb. 28. 5.—

Aus dem Juhalt: Programm einer Aeugestaltung der Frauenfleidung. Verhältnis der Ilntife zum Lebenden. Don der weiblichen Brust. Don den Schäden der jetzigen Kleidung. Eindringen der falschen Körpervorstellung in die Knust und ins Leben. Don der zufünstigen Kleidung. Vom fuß. Ethische Zedentung der Kleiderstrage.

Taine, Hippolyte. Philosophie der Kunst. I/II. Ans dem Französischen übertragen von Ernst Hardt. Brosch. à M. 4.—, geb. à M. 5.—

Inhalt: Dom Wesen des Kunstwerkes. Von der Erzeugung des Kunstwerkes. Die Malerei der Renaissance in Italien. Die Malerei in den Aiederlanden. Die Bildhauerknust in Griechenland. Dom Ideal in der Kunst.

Taine, Hippolyte. Reise in Italien. 2 Bände. Uns dem französischen übertragen von Ernst Hardt. Brosch. à M. 5.—, geb. à M. 6.—

Inhalt: Aeapel. Rom. Perngia. Uffifi. Siena. Pifa. florenz. Bologna. Ravenna. Padua. Denedig. Combardei.

